
História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

HUMANISMO, VIRTÙ E A VIDA PÚBLICA NO DECORRER DO 

MOVIMENTO RENASCENTISTA: Entre a Vita Activa e a Vita 

Contemplativa 
 

HUMANISM, VIRTÙ, AND PUBLIC LIFE THROUGHOUT THE 

RENAISSANCE MOVEMENT: Between Vita Activa and Vita 

Contemplativa 
 

Jordana Eccel Schio1 

 
Resumo: Este artigo propõe uma breve revisão historiográfica sobre o humanismo nos séculos XIV 

e XV na Península Itálica e sobre como o termo foi mobilizado pela historiografia. Analisamos a 

atuação dos humanistas, especialmente na corte papal, como homens de saber que valorizavam a vita 
activa em detrimento da contemplação. Examinamos ainda o papel da virtù na formação do indivíduo, 

considerando seu contexto histórico, mas sobretudo as interpretações e debates produzidos nos 

séculos XX e XXI. 

Palavras-chave: Humanismo, Vita Activa, Virtù. 

 
Abstract: This paper proposes a brief historiographical review of humanism in the Italian Peninsula 

during the 14th and 15th centuries, addressing how the term has been mobilized in historiography. 

We analyze the agency of humanists, especially within the papal court, as men of letters who 

prioritized the vita activa at the expense of contemplation. We also explored the concept of virtù in 

the formation of the individual, considering its historical context, but above all the interpretations and 

debates produced in the 20th and 21st century. 
Keywords: Humanism, Vita Activa, Virtù. 
 

Introdução 

 

Neste artigo, analisamos a consolidação do humanismo entre os séculos XIV e XV e, 

de forma breve, como o termo foi mobilizado pela historiografia dos séculos XX e XXI. Tais 

homens de saber voltavam sua atenção à ação cívica e à educação pelos studia humanitatis, 

visto que, a cada geração, alguns passaram a se reconhecer aptos a mobilizar sua liberdade 

para se tornarem arquitetos e exploradores do próprio destino (Skinner, 1996, p. 119). Os 

sujeitos se preocuparam em cultivar as melhores habilidades, em busca do mais elevado grau 

de fama e glória para seu nome.  

Examinamos o papel dos humanistas, especialmente nas cortes papais, e como alguns 

contribuíram para a consolidação do humanismo durante o movimento renascentista. 

Revisitamos o debate historiográfico sobre a tensão entre vita activa e vita contemplativa, 

 
1 Doutoranda em História da Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). Mestre em História pela mesma 

instituição. E-mail: jordanaschio06@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7892-9499. Bolsista 

CAPES. 

635

https://orcid.org/0000-0002-7892-9499


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

analisando as contribuições de historiadores para a compreensão dessa problemática. Este 

estudo tem como foco a análise historiográfica do humanismo na Península Itálica, 

mobilizando pesquisas dos últimos séculos para compreender a formação e o 

desenvolvimento do ideal de virtù, considerando seu contexto histórico nos séculos XIV e 

XV, mas, principalmente, as interpretações e debates produzidos pela historiografia dos 

séculos XX e XXI. 

 

As bases do humanismo durante o movimento renascentista 

 

O historiador da arte Ernst Gombrich (1974, p. 25-26) escreveu que as pessoas que 

ficaram conhecidas como Umanista/umaniste ou, como costumamos nos referir, 

“humanistas”, eram homens que enfatizavam a importância da linguagem. A maioria atuava 

como diplomata, chanceler, secretário papal ou de governos laicos, esses indivíduos eram 

habilidosos na escrita de cartas e elaboração de discursos. Em sua maioria não eram teólogos, 

mas leigos. O historiador frisou que o termo humanismo, diferente de umanista, é uma 

invenção do século XIX cunhada por aqueles que estudavam o renascimento1. O historiador 

britânico Quentin Skinner (1999, p. 43) referiu-se ao romano Quintiliano (35-100) e à obra 

Institutio oratoria, que exaltava o orador, sobretudo quando este dominava três scientiae, 

além da própria retórica, a poesia, a história e a filosofia moral. 

O historiador da arte alemão Erwin Panofsky (1991, p. 20) escreveu que o conceito 

de humanitas foi formulado por sujeitos próximos de Cipião, o Moço, mas o orador, filósofo, 

político romano Cícero (106a.e.c.-43a.e.c.) foi o defensor explícito do termo durante o 

período da República Romana. Sendo que não era uma qualidade que diferenciava os homens 

dos animais, mas Homo humanus dos bárbaros ou do indivíduo vulgar. Entendemos que uma 

das vanguardas do movimento renascentista foram os humanistas. A respeito desse grupo, o 

filósofo brasileiro Newton Bignotto explicou que: 

 

Genericamente, o termo humanismo diz respeito a todas as figuras 

centradas no homem, ou que têm por base uma consideração privilegiada 

da posição humana no mundo. Em outras palavras, trata-se de uma tomada 

de posição em favor do homem e, não necessariamente, uma reflexão sobre 

ele, o que constituiu o núcleo de uma antropologia filosófica. No contexto 
que é o nosso, importa recordar que o termo encontra sua origem na palavra 

latina humanitas e servia para indicar a aquisição de uma educação liberal 

através dos studia humanitatis: língua, literatura, história, filosofia moral. 

Esse sentido era corrente desde o século XV na Itália. Já a designação 

umanista servia, no jargão acadêmico italiano, para indicar um professor, 

636



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

ou mesmo um estudante de literatura ou de matérias consideradas afins pela 

época, como a retórica. Assim, de maneira ampla, podemos dizer que o 

humanismo descreve a relação que estudiosos dos mais variados matizes 

entretiveram com o passado greco-romano e com a interpretação e 

atualização do conteúdo dos textos dos grandes autores do mundo antigo 

(Bignotto, 2021, p. 16-17). 

 

O filósofo e historiador italiano Eugenio Garin (1994, p. 91) também ponderou a 

respeito dos humanistas e dos desafios enfrentados por esses sujeitos, pois “qualquer 

progresso é uma dura conquista”. Garin (1994, p. 91) descreveu o desaparecimento da crença 

em uma ordem divina e justa, substituída por uma visão política desprovida de ilusões, em 

que as forças se enfrentam de modo implacável. Enquanto Deus, quando ainda concebido, 

surge como uma entidade distante e incompreensível, cujos desígnios parecem contrariar 

tanto a justiça humana quanto as preces dos fiéis. 

No decorrer da Idade Média o conceito de humanitas versava sobre a ideia de 

humanidade oposto à divindade.  

 

Assim, a concepção renascentista de humanitas tinha um aspecto duplo 

desde o princípio. O novo interesse no ser humano baseava-se tanto numa 

renovação da antítese clássica entre humanitas e barbaritas ou feritas, 
quanto na aparição da antítese medieval entre humanitas e divinitas. [...] É 

dessa concepção ambivalente de humanitas que o humanismo nasceu. Não 

é tanto um movimento como uma atitude, que pode ser definida como a 

convicção da dignidade do homem, baseada, ao mesmo tempo, na 

insistência sobre os valores humanos (racionalidade e liberdade) e na 

aceitação das limitações humanas (falibilidade e fragilidade); daí resultam 

dois postulados: responsabilidade e tolerância (Panofsky, 1991, p. 20-21). 

 
O historiador estadunidense Eugene F. Rice Jr (1958, p. 30) analisou que os 

humanistas, a partir do final do século XIV, recuperaram a prisca sapientia a fim de debater 

os méritos relativos a vita activa e a vita contemplativa. Durante a Idade Média os homens 

tendiam a assumir que a sabedoria era uma virtude contemplativa. Porém, para os 

humanistas, a sabedoria se tornou mundana, ou seja, cívica, e, além disso, não era solitária. 

Ademais, para ser plena e virtuosa, deveria ser demonstrada em público ou diante de seus 

pares. Essas práticas constituíram a matriz do humanismo, pois os homens 

instrumentalizaram o estudo dos clássicos para intervir nas esferas política, cultural e 

administrativa das cidades e repúblicas da Península Itálica. 

Observamos que os humanistas tentavam se estabelecer em um mundo incerto e 

repleto de desafios que não tinham correspondências nos séculos anteriores. Além disso, os 

novos problemas foram enfrentados pelos indivíduos com a mínima intervenção de Deus. O 

637



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

historiador britânico Quentin Skinner (1996, p. 94) se referiu a esse grupo como os homens 

que se interessaram em agir em prol do ideal de liberdade republicana, voltando a atenção 

para as ameaças e o que deveria ser feito para garantir a soberania. Para tanto, eles se 

apropriaram de ferramentas, como a preparação calcada no studia humanitatis, que, em linhas 

gerais, era uma formação voltada para o estudo da gramática, retórica, história e filosofia. Ao 

retomar o pensamento ciceroniano, o historiador formulou a seguinte reflexão: 

 

O conceito dos studia humanitatis deriva de fontes romanas, especialmente 

de Cícero, cujos ideais pedagógicos tinham sido revividos pelos humanistas 

italianos do século XIV e vieram a exercer uma grande influência nas 

universidades e na condução da vida pública italiana. Os humanistas se 

distinguiam, acima de tudo, por abraçar uma teoria muito específica sobre 

qual seria o conteúdo adequado de uma educação “verdadeira humana”. 

Esperavam que seus alunos começassem pelo domínio do latim, passassem 

para a prática da retórica e a imitação dos melhores estilistas clássicos, e 

completassem seus estudos como uma leitura profundada da história e da 

filosofia moral dos antigos. Também popularizaram a crença de que esse 

tipo de formação oferecia o melhor preparo para a vida política. Como 

Cícero repetira constantemente, tais disciplinas alimentavam os valores que 

mais precisamos adquirir para bem servir ao nosso país: a disposição de 
subordinar os interesses privados ao bem público; o desejo de combater a 

corrupção e a tirania; a ambição de buscar os mais nobres fins entre todos: 

a honra e a glória não só pessoais, mas de todo país (Skinner, 2012, p. 11-

13). 

  

O historiador Garin (1996, p. 10) escreveu que a cultura humanística desabrochou nas 

cidades itálicas entre o século XIV e o século XV, ao passo que se manifestou no campo das 

disciplinas “morais”, atuando na formação dos dirigentes e oferecendo técnicas políticas mais 

refinadas. Consideramos que o humanismo se organizou para dar respostas aos problemas 

percebidos naquele momento, visto que não havia um poder hegemônico na Península Itálica 

naqueles séculos, ao mesmo tempo em que as ameaças eram constantes tanto por parte do 

imperador, ao norte, bem como pelos pontífices, instalados na região central da península.  

Interpretamos que as práticas e os ideais humanistas não se difundiram de modo 

uniforme pela Península Itálica e posteriormente pela Europa. Ao contrário, se consolidaram 

gradualmente, geração após geração. Nesse sentido, alinhamos nossa análise à perspectiva 

do historiador Gombrich (1974, p. 35), que defendeu que o renascimento deve ser 

compreendido como um movimento. Algo que é proclamado, visto que atraiu seguidores, 

formou grupos aliados e facções, assim como houve os outsiders e aqueles que tinham outras 

preocupações. O que tornou o movimento renascentista algo bem-sucedido foi a economia, 

a posição social dos leigos, o novo papel das cidades. O seu começo tem algumas 

638



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

características bem delimitadas, como a formação calcada no studia humanitatis, o domínio 

da ars rhetorica e o aperfeiçoamento da virtù.  

O historiador britânico Peter Burke (1993, p. 83) frisou que é quase impossível 

determinar quando terminou esse movimento. Segundo o autor, alguns estudiosos buscam 

por datas, como 1520, 1600, 1620 e outros vão além do século XVII, contudo é difícil 

determinar quando o movimento chegou ao fim. Em função das regiões envolvidas e os seus 

diversos atores, por isso “fim” não é o melhor termo, mas “desintegração”. Reconhecemos 

que não há limites geográficos e cronológicos bem delimitados para o renascimento itálico e 

a sua irradiação pela Europa, mas para a nossa análise tomamos o recorte do século XIV e o 

século XV.  

 

Os humanistas e a circulação nas cortes papais 

 

Entre as figuras que se destacaram nas primeiras gerações de humanistas está o poeta, 

diplomata e cronista aretino Francesco Petrarca (1304-1374), reconhecido como um dos 

precursores do movimento, em parte devido aos quinze anos que viveu em Avignon, no 

território francês. Durante esse período, prestou serviços à cúria, o que lhe permitiu conhecer 

obras que não circulavam na península e interagir com intelectuais daquela região francesa, 

enriquecendo sua formação e a sua capacidade de observação das adversidades. O 

humanismo, na sua origem, deve muito ao deslocamento da corte papal do centro da 

península, visto que parte desse grupo se instalou em Avignon em 1308 e permaneceu na 

região por quase setenta anos (Skinner, 1996, p. 218). Isso garantiu que houvesse uma 

movimentação dos homens de saber entre a península e a porção sul da França. 

Petrarca “desenvolveu uma abordagem inovadora ao passado que era 

simultaneamente pessoal e histórica” (Quillen, 2005, p. 41). Para Panofsky (1981, p. 29), 

Petrarca elaborou uma nova interpretação para a história, porque os pensadores cristãos das 

gerações anteriores percebiam o tempo como uma evolução continua desde a criação do 

mundo. Inclusive, por ser um admirador do trabalho do pontífice, Petrarca cumpriu diversas 

missões em favor do papa Clemente VI (1342-1352) (Quillen, 2005, p. 41). Assim, em 1343 

o humanista teria viajado até Nápoles a pedido de Clemente VI, o quarto pontífice eleito no 

período em que a cúria se instalou em Avignon. Naquela ocasião, o humanista almejava que 

o tribunal papal fosse restaurado em Roma.  

639



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

O historiador medievalista judeu-austríaco Walter Ullmann (2003, p. 207) destacou 

que o papado atuou como anfitrião para muitos homens de saber e pensadores. Dessa forma, 

o humanista Poggio Bracciolini (1380-1459) e o cronista e filólogo romano Lorenzo Valla 

(1407-1457) gozavam de prestígio em Roma, ainda que Valla (de forma independente do 

cardeal e humanista germânico Nicolau de Cusa (1401-1464) tenha determinado de forma 

incontestável que o documento da Doação de Constantino era uma grande fraude. 

Outro aspecto que merece destaque nesse trânsito entre itálicos e franceses, foi o 

avanço na cultura retórica na Península Itálica, pois se baseou na imitação das antigas 

tradições de instrução das escolas catedrais francesas (Skinner, 1996, p. 219). O currículo 

escolástico da Universidade de Paris atraiu muitos alunos do território vizinho. Assim, a 

partir do século XIII, a teoria moral e política aristotélica paulatinamente passou a ser 

difundida nas universidades itálicas (Skinner, 1996, p. 73). Segundo Panofsky (1991, p. 22) 

A Idade Média desenvolveu e restaurou a herança do passado, copiando obras de arte 

clássica, usando Aristóteles e Ovídio, sem deixar em segundo plano obras dos 

contemporâneos.  

Em torno disso o movimento humanista se organizou na Península Itálica 

principalmente no decorrer do século XIV, quando a corte papal retornou para Roma. 

Segundo o historiador irlandês Eamon Duffy (1998, p. 134), Nicolau V (1447-1455) foi o 

primeiro papa humanista, pois, além de buscar apaziguar os conflitos entre as famílias 

romanas, se aproximou dos reis e de outros príncipes. As transformações promovidas durante 

seu pontificado não se limitaram à esfera política, isso porque houve também mudanças 

físicas, com reformas e construções na área urbana, e renovação no campo intelectual. 

Esses interesses e iniciativas se anunciavam antes mesmo de sua eleição, quando 

Nicolau V ainda era o cardeal Tommaso Parentucelli (1397-1455), nomeado em 1422. Ele 

demonstrava grande interesse pelas traduções de textos gregos para o latim, prática comum 

entre os humanistas no início do século XV, mas que atingiu novos patamares durante seu 

pontificado, entre as décadas de 1440 e 1450 (Haan, 2023, p. 191-192). Outrossim: 

 

Enviaram-se emissários a toda a Europa em busca de manuscritos raros, e 

o pontífice se encarregou pessoalmente de encomendar boas traduções 

latinas do grego pagão e dos clássicos cristãos. [...] Um dos frutos da união 
entre as igrejas do Oriente e do Ocidente alcançada no Concílio de Florença 

foi a chegada ao Ocidente de João Bessarion, antigo arcebispo de Nicéia, 

que Eugênio fizera cardeal. O “Cardeal de Nicéia” tornou-se um imã para 

os sábios gregos que buscavam patronagem no Ocidente, e seus protegidos 

tiveram um papel decisivo no projeto de Nicolau. Com o tempo, este 

640



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

chegou a criar uma biblioteca com mais de mil preciosos volumes em grego 

e latim, o núcleo da futura Biblioteca do Vaticano (Duffy, 1998, p. 137). 

 

A cada geração, o humanismo ganhava espaço nas cortes papais, e outros homens de 

saber, bem como futuros pontífices, surgiam como protagonistas. O humanista florentino 

Giannozzo Manetti (1396-1459) traduziu algumas obras para Nicolau V (Haan, 2023, p. 191). 

O cardeal Eneas Sílvio Piccolomini (1405-1464) se tornou papa Pio II em setembro de 1458 

até a sua morte, em 14 de agosto de 1464. Além das prerrogativas do cargo, foi poeta, orador 

e humanista, mas acima de tudo era fascinado pelos textos da Antiguidade e pelo uso correto 

do latim (Chambers, 2006, p. 53). O pontífice ainda escreveu a obra De viris illustribus, que 

incluiu o relato biográfico de vários cardeais e membros de sua família, além da autobiografia 

Commentaries, revelando o fascínio de Piccolomini pela guerra, embora tentasse, ao mesmo 

tempo, negá-lo (Chambers, 2006, p. 55). Tudo isso sem deixar de acolher humanistas e 

diversos homens de letras em sua corte. 

Todavia, isso não era unanime entre os Vicários de Cristo, por exemplo, Calisto III 

(1455-1458) paralisou todos os projetos arquitetônicos do predecessor posto que a sua 

principal preocupação era reconquistar Constantinopla. O pontífice também interrompeu a 

ampliação do acervo da biblioteca papal falando aos homens, “vede como se dissipou o 

tesouro da Igreja” (Duffy, 1998, p. 142). Em 1475, durante o pontificado de Sisto IV (1471-

1484), tio de Giuliano Della Rovere (1443-1513), futuro papa Júlio II (1503-1513), foi criada 

a biblioteca. Na bula de fundação, o papa Della Rovere buscou atribuir para si o crédito dessa 

iniciativa (Duffy, 1998, p. 144). Na ocasião, o humanista Bartolomeu Platina2 (1421-1481) 

foi nomeado o responsável pela a organização e aquisição de novas obras.  

 

Numerosos manuscritos clássicos, patrísticos, gregos e latinos foram 

reunidos em Roma. Durante o pontificado de Nicolau V, bem mais de mil 

manuscritos foram adicionados à Biblioteca Vaticana, e ainda mais durante 

o reinado de Sisto IV, tornando-a o maior e mais bem organizado centro de 

material manuscrito disponível. Graças a Nicolau V, muitos manuscritos de 

Santo Agostinho, Boaventura e Tomás de Aquino ainda existem3 (Ullmann, 

2003, p. 207, tradução nossa). 

  

Foi também no decorrer do governo sistino que a universidade romana passou a 

abrigar diversos homens das letras, como, o humanista e cronista grego Ioannes Argyropulos 

(1414-1487), o humanista Francesco File Ifo (1398-1481), o humanista Domizio Calderini 

(1446-1478), o tradutor e humanista florentino Bartolommeo della Fonte (1446-1513) e o 

poeta e humanista Paolo Marsi (1440-1484) (Kai-Kee, 1983, p. 32). Frisamos que esses 

641



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

homens mantinham estreitas relações com cardeais, membros da aristocracia romana e 

mecenas. Notamos que, em meados do século XV, Roma exercia forte atração sobre homens 

de letras, e, nas décadas seguintes, o número de humanistas que se dirigiram à cidade 

aumentou gradualmente. 

Ao longo daquelas décadas, Roma foi palco da atuação de notáveis humanistas, que 

participaram intensamente da vida cultural e administrativa da corte papal. Citamos, por 

exemplo, o cronista, antiquário, filólogo, latinista e precursor da arqueologia Flavio Biondo 

(1388-1463), nomeado secretário da chancelaria durante o pontificado de Eugênio IV (1431-

1447), que, após a morte do patrono, permaneceu na cidade a pedido de seus sucessores, 

Nicolau V, Calisto III e Pio II. A respeito dessa preocupação com os livros e as letras, 

salientamos que: 

 

A transformação da Roma renascentista em um centro cultural fez parte de 

uma campanha consciente de restauração. O entusiasmo de Nicolau V pelas 

letras é bem conhecido. “Todos os estudiosos do mundo vieram a Roma na 

época do Papa Nicolau, em parte por conta própria e em parte a seu pedido.” 

Nem todos os papas eram apoiadores entusiastas das letras. Considerando 

suas próprias realizações literárias, a atitude de Pio II em relação aos 

literatos foi decepcionante, e a desconfiança de Paulo II provocou a 

“revolta” da Academia Romana. As artes e as letras receberam mais apoio 

de Sisto IV, embora seu histórico seja algo ambíguo. Sisto parece ter tido 

pouco apreço pelas letras, mas era sensível ao efeito que a presença de 

estudiosos e artistas famosos tinha sobre a imagem pública da corte4 (Kai-

Kee, 1983, p. 4, tradução nossa). 

 

No início do século XVI, o papa Júlio II destinou uma parcela do tesouro da Igreja 

para reformas urbanas e projetos artísticos. Em vista disso, os melhores homens daquela 

geração faziam parte de sua corte, como o escultor e pintor Michelangelo Buonarroti (1475-

1564) e o pintor Rafael Sanzio (1483-1520). Ambos trabalharam em programas iconográficos 

de vulto, mas para este texto destacamos o afresco Escola de Atenas, que integra a Stanza 

della Segnatura, por ser, atualmente, um dos trabalhos mais conhecidos de Rafael.  

Entre os coevos a pintura era admirada não apenas por sua beleza, mas por ser uma 

afirmação de Roma como fonte de todo o conhecimento naquele século (Kai-Kee, 1983, p. 

9). Júlio II acolheu muitos sujeitos em sua corte, como o humanista, orador e secretário do V 

Concílio de Latrão (1512-1517) Tommaso Inghirami (1470-1516) também conhecido como 

Fedra, o bispo, mestre de cerimônias e orador Paris de Grassis (1450-1528), o cronista e 

secretário doméstico Sigismondo dei Conti (1432-1512) e o orador, frade agostiniano e 

cronista Egídio de Viterbo (1472-1532). Além de escreverem alguns livros, discursos papais, 

642



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

esses homens também trabalharam na elaboração temática dos programas iconográficos 

encomendados pelo papa (Dotson, 1979, p. 223. Rijser, 2005, p. 347. Rowland, 1997, p. 138-

141. Taylor, 2009, p. 103). 

Ainda sobre o afresco feito por Rafael, identificamos diversos homens que viveram 

em diferentes épocas lendo, escrevendo, meditando ou discutindo com seus pares, os 

movimentos e poses são diversos e contrastam com uma arquitetura robusta e imponente. O 

arranjo exaltou o conhecimento que circulava entre os indivíduos durante o movimento 

renascentista e denunciou o alto nível cultural da corte de Júlio II (Kai-Kee, 1983, p. 12). 

Os humanistas também atuaram em cortes laicas e na administração das repúblicas. 

Por exemplo, o humanista Petrarca foi sucedido na chancelaria de Florença pelo humanista 

e cronista Coluccio Salutati (1331-1406) (Garin, 1996, p. 25). Outros nomes, como o 

humanista Poggio Bracciolini (1380-1450) e o humanista, tradutor e cronista Leonardo Bruni 

(1374-1444), exerceram o cargo de secretário papal e também atuaram como chanceler. Para 

mais, todos estavam engajados na escrita de livros e na tradução de documentos. Observamos 

que sob o mecenato dos papas, que investiam em bibliotecas, traduções e encomendas 

artísticas, esses humanistas não apenas aperfeiçoavam suas habilidades, mas se tornavam 

protagonistas de uma corte em que o saber se convertia em instrumento de prestígio e poder. 

 

Da vita activa à virtù: perspectivas historiográficas  

 

No campo da historiografia, o historiador germano-estadunidense Hans Baron e o 

historiador Eugenio Garin se destacam como os principais nomes do século XX na discussão 

sobre os ideais de vita activa e vita contemplativa. O historiador italiano argumentou que: 

 

[...] no chamamento, tão rico, à virtude humana, à virtude que vence o 

destino, que muda os dados do destino e constrói o seu mundo, que dá às 

coisas um novo rosto, com essa arte humana que conjuga ciência e poesia. 

É este o humanismo civil florentino do século XV, de Leon Battista Alberti 

e de Pico, com a sua transposição do humanismo filológico e retórico ao 

plano de uma metafísica do homem criador. Que é, creio, a mensagem mais 

profunda de todo o Renascimento (Garin, 1994, p. 85). 

 

Para Garin a valorização da criatividade e da criação era fundamentada no exercício 

da virtude, porque aqueles homens estavam impelidos a aperfeiçoar todas as capacidades 

humanas a fim de moldar o próprio destino e transformar o mundo. No decorrer da sua 

jornada, Baron desenvolveu seu argumento calcado nos eventos políticos vividos pelos 

643



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

homens a partir de 1400 que estavam engajados na sobrevivência da liberdade cívica. Logo, 

o exercício de uma vita activa estava relacionado à necessidade dar respostas para a crise 

florentina a partir da defesa da república e resistência à tirania. A tese de Baron foi pioneira 

na abordagem, uma vez que o historiador defendeu que houve uma ruptura no campo político 

entre o findar da Idade Média e o surgimento do humanismo, fruto de uma crise política que 

ocorreu em Florença, a partir de 1402. Em vista disso, Baron cunhou o conceito de 

humanismo cívico (Bignotto, 2021, p. 16), porque naquele momento a liberdade republicana 

da cidade estava ameaçada. Logo, novas ideias políticas foram formuladas com uma proposta 

de compromisso ativo diante dos problemas enfrentados por aqueles homens.  

O trabalho de Baron mobilizou diversas discussões, uma delas diz respeito a 

descontinuidade de ideias dos séculos anteriores. Contudo, os documentos mostram que as 

concepções políticas mobilizadas no decorrer do movimento renascentista já eram debatidas 

pelos sujeitos no decorrer do medievo, pois os ideais aristotélicos circulavam entre os homens 

de saber. Compreendemos que a discussão tinha um engajamento menor durante a Idade 

Média, pois uma das principais vertentes de pensamento se baseava nas obras de Agostinho. 

Visto que, os debates políticos se agudizaram a partir de 1300. O historiador Skinner (1996, 

p. 7) retomou a tese de Baron de que, até os primórdios do Quattrocento, o pensamento 

político não apresentava preferência teórica pela República nem clara valorização da 

“doutrina cívica” de Cícero. Contudo, argumentou que muitos elementos dessa consciência 

já circulavam antes, sobretudo por meio da teoria política escolástica. 

Bignotto (2021, p. 72) salientou que a construção de uma nova maneira de ver os 

problemas políticos, a partir do uso da herança grego-romana, é um dos traços mais originais 

do renascimento e serviu para fundar as bases do pensamento político moderno. Os 

humanistas foram contratados por reis, príncipes e aristocratas para encontrar e traduzir os 

textos, criando algumas bibliotecas particulares, isso permitiu que obras fossem revisitadas 

e ideais de vita activa e de vita contemplativa fossem discutidos. Bignotto (2021, p. 72) 

apontou que Salutati seguiu os passos de Petrarca, pois se empenhou em resgatar manuscritos 

escondidos pelo território europeu. Em vista disso, “ele contribuiu, por exemplo, para o 

retorno dos estudos de língua grega em sua cidade, patrocinando a vinda de um professor de 

Bizâncio, Chrysoloras” (Bignotto, 2021, p. 73).  

Isso foi um reflexo do estreitamento de relações entre os homens de saber de bizâncio 

e os indivíduos do território itálico (Haan, 2023, p. 193). Essa ação permitiu que muitos 

sujeitos entrassem em contato com as obras escritas na Antiguidade. Assim, a cada geração 

644



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

mais humanistas se dedicavam ao trabalho de tradução de diversas obras clássicas. Thomas 

Linacre (c. 1460-1525) pode ser tomado como exemplo, pois chegou à península em 1487 

para aperfeiçoar os estudos de medicina em Pádua, mas num curto espaço de tempo passou 

a se dedicar ao estudo do grego, em Roma, e a partir de então se dedicou as práticas médicas 

e aos estudos dos clássicos com igual sucesso (Skinner, 1996, p. 216). 

Ainda sobre o humanista Salutati e suas práticas no decorrer da vida, podemos citar 

que “em torno do chanceler se desenvolveu, assim, um grupo de estudiosos que seriam 

tomados pela paixão de descobrir um mundo que havia sido escondido pela cultura medieval 

e que comportava uma maneira inteiramente diversa de olhar para a vida na terra” (Bignotto, 

2021, p. 73). A especulação era uma via, mas a partir da tradução e estudos dos textos 

paulatinamente houve uma preponderância da vontade, sendo o conhecimento mais uma 

ferramenta que capacitava o homem a moldar seu destino a fim de buscar pela virtù e alcançar 

a glória eterna. 

O historiador neozelandês John G. A. Pocock (2021, p. 84) ponderou que desde os 

tempos dos filósofos gregos, Platão (428a.e.c.-347a.e.c.) e Aristóteles (384 a.e.c.-322 a.e.c.), 

era debatida de maneira intermitente os méritos da vida dedicada à atividade social — a vita 

activa –, e uma vida consagrada a busca filosófica — a vita contemplativa. No decorrer do 

movimento renascentista tal contenda veio à tona novamente, mas com mais intensidade, 

visto que os medievais foram presumivelmente a favor da contemplação, porque as 

preocupações dos filósofos e dos cristãos não eram com as coisas deste mundo (Pocock, 

2021, p. 84). Muitas ordens religiosas praticavam uma vida de clausura, distante dos prazeres 

mundanos e devotadas à contemplação.  

O historiador brasileiro Felipe C. Teixeira (2010, p. 109-110) escreveu que a busca 

pelo equilíbrio entre vida ativa e ócio não era particular dos humanistas, porque o filósofo 

Aristóteles, na Ética a Nicômaco, e romanos, como, o filósofo Cícero e o filósofo Sêneca (c. 

4 a.e.c.-65), levaram essa distinção para o debate sobre a res publica. Ainda sobre os valores 

ativos e contemplativos dos humanistas, Pocock também apontou que: 

 

[...] Optar pelos valores cívicos não significava comprometer-se por 

completo com a causa política do republicanismo, e optar pelos valores 

contemplativos não significava expressar uma total desilusão com a 
república. O humanista era ambivalente entre a ação e a contemplação. Era 

próprio do seu métier como intelectual assim ser, podendo perfeitamente 

praticar sua ambivalência no quadro da república. Portanto, o humanismo, 

como um todo, não se tornou “cívico”, quando triunfou a república, ou 

“contemplativo”, quando ela caiu em desgraça, e o movimento dos 

645



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

indivíduos entre as duas preferências não necessita ser explicado como 

resposta aos acontecimentos políticos (Pocock, 2021, p. 87-88). 

 

Seguindo essa mobilização do saber antigo em contraste com os desafios daquele 

movimento, eles compreendiam que, por suas práticas, estavam vivenciando um momento 

distinto das gerações anteriores. A contar da capacidade de acesso as obras da antiguidade e 

graças a prática da patronagem, indivíduos como Petrarca, Salutati, Bruni, o florentino 

Matteo Palmieri (1406-1475), entre outros humanistas do Trecento e do Quattrocento, 

cunhou o termo renascimento a fim de se diferenciar das gerações anteriores (McLaughlin, 

1988).  

A duração tanto da Idade Média bem como do renascimento não era um consenso 

entre os humanistas (McLaughlin, 1988, p. 141). Isto porque, o amadurecimento desse 

movimento passou por diversas etapas. No decorrer do Trecento ocorreu o reaparecimento 

da poesia vernácula com o florentino Dante Alighieri (1265-1321), o mesmo se deu com a 

poesia latina e a prosa a partir de Petrarca. Durante o Quattrocento a produção humanista 

ganhou um novo fôlego com a redescoberta dos trabalhos de Cícero. O historiador britânico 

Martin L. McLaughlin (1988, p. 142) destacou que não se deve aceitar a afirmação do 

historiador suíço Jacob Burckhardt (1818-1897) de que o renascimento estava relacionado 

ao descobrimento do homem, mas sim a redescoberta da crítica literária. 

Além da dedicação com a interpretação dos textos clássicos, os humanistas também 

se preocuparam com os problemas mais gerais do pensamento social e político (Skinner, 

1996, p. 232). Para tanto, se desenvolveu um gênero literário de tipo didático, chamado 

espelho de príncipe, a fim de instruir e propor um modelo ideal de conduta para os líderes e 

outros sujeitos renascentistas. A intensão dos humanistas que escreviam esse tipo de livro era 

para “dar um sentido principalmente religioso e moral à ordem política e, mais 

especificamente, ao cargo do príncipe5” (Foresta, 2013, p. 51, tradução nossa). Além da 

apresentação do que deveria ser um soberano, o conteúdo versava sobre o que era necessário 

para ter um comportamento justo, uma boa educação e as qualidades necessárias para as 

atividades cívicas (Foresta, 2013, p. 51).  

Tais conselhos eram pautados por uma vida pública aliada com a formação calcada 

pelo studia humanitatis. Aquele gênero literário carregava outra característica, uma vez que 

“podiam ter um destinatário específico ou ser dirigidos aos governantes em geral; a 

dedicatória que precede os escritos expressa um desejo de reconhecimento e apreço do autor 

por parte do destinatário ou um vínculo, real ou apenas imaginado, entre eles6 (Foresta, 2013, 

646



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

p. 51, tradução nossa). “Numerosos humanistas também escreveram livros de 

aconselhamento destinados já não apenas a reis e príncipes, mas também a seus cortesãos, 

nobres, conselheiros e magistrados” (Skinner, 1996, p. 233). Em vista disso, muitos se 

consideravam conselheiros políticos e tentaram fazer carreira como secretários ou 

embaixadores de seus governantes (Skinner, 1996, p. 235).  

Além de dedicarem livros, alguns humanistas também atuaram como secretários 

papais, prestando serviços diretamente à cúria romana. Contudo, os textos e obras elaborados 

nesse período mantinham um caráter secular e eram frequentemente direcionados aos 

príncipes, ou seja, não havia nenhum tipo de exclusividade entre as partes. Bignotto (2021, 

p. 81) destacou que a Igreja e os valores vinculados a ela não foram descartados, Salutati, 

assim com outros humanistas, seguiu sendo devoto e crente na força das escrituras, mas havia 

uma relação de submissão e distância entre esses homens e o clero. 

Eventualmente os humanistas eram demandados para defender os interesses locais, 

pois eram patrocinados pela administração da cidade. Assim sendo, os recursos necessários 

para a formação, em alguns casos, advinham dessa relação. Em Milão os humanistas eram 

dependentes da patronagem de duas casas, os Visconti e os Sforza (Quillen, 2005, p. 50). A 

historiadora Carol Everhart Quillen comentou em qual circunstância o humanismo ganhou 

espaço em Roma. 

 

[...] Roma inspirou os humanistas desde Petrarca, mas só se tornou um 

centro de atividade humanista quando os papas que enfrentaram o desafio 

do conciliarismo viram no humanismo um aliado poderoso. Ao apoiar um 

movimento intelectual que cada vez mais definia os termos do discurso 

político e cultural e estabelecia os critérios para o êxito artístico, o papado 

aumentou seu prestígio. O papado empregava humanistas como escritores, 

secretários, copistas e arquivistas. Eugênio IV (1431-47) trouxe vários 

humanistas importantes, incluindo Flavio Biondo, para Roma. Nicolau V 

(1447-55) contratou Lorenzo Valla e reuniu uma biblioteca importante. Pio 

II (1458-64), nascido Aeneas Sylvius Piccolomini (1405-64), era ele 

próprio um autor, poeta e secretário imperial humanista consumado quando 

iniciou sua carreira eclesiástica7 (Quillen, 2005, p. 51, tradução nossa). 

 

Duffy (1998, p. 144) escreveu que os humanistas disputavam os cargos como 

secretário papal bem como as funções mais burocráticas, sendo que, no auge, mais de cem 

trabalharam para a cúria romana. Eles também atuaram para criar uma linguagem com o 

intuito de consolidar Roma como a capital espiritual. Não encontramos um aprofundamento 

da discussão sobre os modelos de vita activa e de vita contemplativa para o corpo 

eclesiástico, pelo menos não tivemos contato durante a escrita deste texto.  

647



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

O historiador Stephen D. Bowd (1999, p. 41) escreveu que o humanista, cronista e 

cardeal veneziano Pietro Bembo (1470-1547) se dedicou, por um período, a procurar um 

meio de combinar o otium e o negotium. Assim: 

 

Embora essa busca tenha sido impulsionada por traços melancólicos de sua 

própria personalidade e exacerbada pelas guerras na Itália, é claro que sua 

luta pessoal para reconciliar ação e contemplação foi compartilhada por 

seus amigos, embora de uma maneira mais abertamente religiosa. A carta 

anônima de 1513 expressa sentimentos que estão em consonância com os 

de Bembo e seu círculo, demonstrando que todos esses homens viviam em 

um mundo onde o sagrado e o profano estavam intimamente conectados8 

(Bowd, 1999, p. 41, tradução nossa). 

 

Essa reflexão de Bembo ocorreu entre 1500 até 1513 e coincidiu com o período de 

pontificado de Júlio II, as invasões do exército francês e o assédio militar contra Veneza. 

Contudo, a partir da mobilização dos humanistas, especialmente no Quattrocento, e da 

recuperação do contexto histórico, é possível compreender como o debate foi estruturado 

para atender às demandas e adversidades enfrentadas pelos estratos laicos das cidades 

itálicas. Ao passo que, esse movimento resultou na valorização das ações individuais, 

voltadas para moldar o próprio destino e superar os desafios impostos pela realidade política 

e social. Ou seja, os ideais de vita activa e vita contemplativa mobilizados a partir da tinta 

dos humanistas, repercutiram diretamente nas práticas individuais e vice-versa.  

Essa boa relação com os homens dos altos estratos da sociedade e com os príncipes 

era uma garantia aos humanistas do acesso aos textos clássicos e as traduções. Citamos o 

caso do humanista romano Lapo da Castiglionchio (c. 1316-1381) que traduziu a obra Vida 

de Péricles, escrita pelo filósofo e biógrafo grego Plutarco (46-120), para Giovanni 

Vitelleschi (1390-1440), que se tornaria cardeal em agosto de 1437. Isso aconteceu, segundo 

o historiador estadunidense Christopher S. Celenza (1999, p. 5), porque Lapo almejava pelo 

mecenato praticado pelos homens da cúria. Assim, os esforços desse humanista eram 

direcionados para fazer parte desse círculo. Tanto que: 

 

Quando o cardeal Casanova morreu em março de 1436, fechando para Lapo 

um importante canal para os escalões superiores de patronagem curial, 

Lapo dedicou suas traduções de Vida de Teseu e Vida de Rômulo de Plutarco 

ao cardeal Prospero Colonna e tornou-se parte de sua casa, então em 

Florença9 (Celenza, 1999, p. 5, tradução nossa). 
 

Compreendemos que, esses homens dedicaram muitas páginas ao elogio de um 

príncipe ou de uma figura pública, porque além de refletir sobre os problemas de sua época, 

648



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

eles também competiam por atenção, por prestígio e por gratificações financeiras. Eles 

prestavam seus serviços para as cidades e os reinos, em muitas ocasiões eles eram acolhidos 

pelas famílias mais abastadas seja para um serviço específico ou por anos. Além do domínio 

das letras e dos idiomas, essencial para o trabalho de tradução e de traduções atualizada dos 

textos antigos, houve o resgate da retórica como modelo de comunicação para as 

correspondências, documentos e livros. Durante a Idade Média a retórica se descolou da vida 

política e passou a ser considera uma arte menor, mas depois de Petrarca ocorreu uma nova 

mudança e desde então ela impactou a política itálica (Bignotto, 2021, p. 74-75). 

A partir do século XII, principalmente em Bologna, o estudo da retórica foi 

direcionado para a escrita de cartas oficiais e documentos, com clareza e força persuasiva 

(Skinner, 1996, p. 50). Os dictatores, ou seja, os instrutores da Ars Dictaminis, elaboraram, 

a cada geração, um conjunto de regras formais e modelos que foram seguidos por aqueles 

que redigiam as cartas para os papas, os príncipes e os homens envolvidos com cargos 

administrativos e jurídicos.  

Os padrões de escrita eram tomados para se reportar a diferentes situações e eventos. 

Além disso, “outro importante avanço da Ars Dictaminis ocorreu no início do século XIII. 

Por essa época, tornou-se praxe combinar o ensino da arte de escrever cartas com a assim 

chamada Ars Arengendi, a arte de fazer discursos públicos formais, ou arengas” (Skinner, 

1996, p. 52). Essa combinação conferiu à retórica um caráter político bem como público, que 

se desdobrou em textos sobre a história das cidades, em um tom de celebração e promoção 

do local (Skinner, 1996, p. 52-53), e em livros de conselho dirigidos a podestà e a outros 

magistrados (Skinner, 1996, p. 54-56). 

Baron (1988, p. 63) ressaltou que os humanistas passaram a valorizar a história das 

cidades como uma maneira de atingir a sapientia e atuar de uma forma satisfatória diante 

eventos que se sucediam pelo território itálico. Compreendemos que recriando um passado 

para cidades e acentuando a liberdade que essas regiões haviam conquistados, se criava uma 

ideia de não subordinação as forças externas, como o papado, a partir de Roma, e o império, 

ao norte. Para Skinner (1996, p. 94) “os humanistas concentraram suas preocupações em 

torno do ideal de liberdade republicana, voltando a atenção, acima de tudo, para as ameaças 

que podem pairar sobre ela e para os modos como é possível garanti-la”. Quillen (2005, p. 

32) observou que os humanistas tinham interesse em tornar o passado relevante para eles e 

seus contemporâneos, por isso recuperaram os textos antigos e buscaram neles novas 

traduções e interpretações.  

649



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

A maior parte dos humanistas do século XIV e do século XV buscaram conciliar os 

estudos com a vida pública, um exemplo disso está na carreira de Salutati e Bruni, uma vez 

que eles se sucederam no cargo de chanceler de Florença10. Poggio e o arquiteto, cronista, 

arquiteto, músico, pintor e humanista Leon Battista Alberti (1404-1472) tiveram 

envolvimento direto com missões diplomáticas e, ainda que brevemente, desempenharam 

funções políticas. Em 1434, o humanista Alberti assumiu o cargo de secretário papal 

(Skinner, 1996, p. 94).  

O humanista Pier Paolo Vergerio (1370-1444) estudou direito civil em Florença nos 

anos 1390 (Skinner, 1996, p. 94) e fez parte da chancelaria papal como secretário, porque era 

próximo do cardeal Guillaume Fillastre (1348-1428) (Baron, 1966, p. 192). Segundo Baron 

(1966, p. 105), por volta de 1417, Vergerio se transferiu para a chancelaria do Imperador 

Sigismundo (1368-1437). Skinner (1996, p. 94) mencionou outros humanistas, como: 

 

Giannozzo Manetti (1396-1459) recebeu uma educação jurídica e 

humanística em Florença, serviu mais de vinte anos em diversas comissões 

e conselhos da República, passando depois à cúria papal, para terminar sua 

carreira como secretário do rei de Nápoles (Martines, 1963, pp. 179-84, 

190-1). E Matteo Palmieri (1406-75) seguiu uma carreira parecida, porém 

ainda mais bem-sucedida, representando Florença em pelo menos oito 

missões como embaixador, além de exercer diferentes cargos na cidade 

num total de mais de sessenta vezes, uma carreira jurídica e administrativa 

que se prolongou por quase meio século (Martines, 1988, p. 192). 

 

A atuação dupla deixava esses homens diante de um dilema. Sobre isso, Skinner 

avaliou que: 

 

É significativo que considerem a questão nos termos do clássico debate 

humanista sobre os méritos opostos do otium e do negotium - da vida de 

quietude e contemplação, contraposta à vida da atividade e dos negócios. E 

a resposta imediata que sempre lhes ocorre — com frequência num estilo 

bastante satírico — é que nenhum homem virtuoso e sábio jamais 

abandonará uma vida consagrada à cultura para fazer carreira nos assuntos 

públicos (Skinner, 1996, p. 235-236) 
 

Alguns humanistas argumentavam que a vida de otium era preferível, pois os negócios 

públicos eram governados pela hipocrisia e pelas mentiras (Skinner, 1996, p. 236). Porém, 

para Bruni e seus sucessores, o ideal de negotium e um engajamento integral nas questões da 

cidade era visto como a vida mais digna para Bruni e seus sucessores (Skinner, 1996, p. 136). 

As discussões entre otium e negotium quase sempre se resolviam em favor das práticas ativas 

nos negócios do governo (Skinner, 1996, p. 237). Em vista disso, a maioria dos humanistas 

650



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

também atuou de forma continua ou intermitente tanto nos assuntos do governo dos príncipes 

quanto como secretários papais, entre outros cargos públicos.  

Esse grupo era composto por homens inseridos em um contexto social privilegiado e 

abastado, o que tornava as ideias que circulavam entre eles inacessíveis à maioria dos 

indivíduos. Muitos homens ainda investiam na aquisição de livros e de manuscritos para 

consolidar sua influência, tanto no meio em que atuavam quanto perante seus patronos. 

Bignotto (2021, p. 136) escreveu que o humanismo não nasceu nas universidades e os 

primeiros expoentes raramente exerciam alguma atividade nesses espaços. Isso porque o 

interesse deles estava na cena política e nas atividades públicas, e as discussões ocorriam 

entre os mestres e os discípulos. 

No decorrer do século XV o humanista se dedicava ao ensino ou estudo de um 

conjunto de disciplinas, como a Gramática, a Retórica, a História, a Poesia e a Filosofia Moral 

(Cardoso, 2017, p. 22), estudos baseados em textos de autores gregos e latinos (Canning, 

2021, p. 93). Em termos políticos, essa formação humanista fornecia as ferramentas para que 

os homens atingissem a virtù e os píncaros da fama e da glória. Isso se tornava possível por 

meio de demonstrações públicas de sucesso, seja pelo domínio das habilidades mentais e 

físicas, seja pela capacidade de lidar com o imponderável de maneira eficaz. Bignotto (2021, 

p. 131) apontou uma particularidade a respeito da virtù, para tanto citamos: 

 

[...] a história está cheia de filhos de homens nobres, que tiveram um 

comportamento aviltante e indigno de seus pais. Para o humanista, não resta 

dúvida de que não existe transmissão hereditária da virtù e de que, portanto, 

é preciso adquiri-la ao longo da vida e manifestá-la através de atos por todos 

conhecidos e que sirvam à cidade e não apenas aos próprios interesses 

mesquinhos. O caminho para atingir esse patamar da existência é indicado 

pelo próprio jovem, que desde a infância se dedicou com afinco ao estudo 

das letras. 

 

Por essa razão os estudos eram adotados ainda na juventude a fim de preparar os 

indivíduos para que construíssem o próprio destino, essa jornada também os preparava para 

vencer os caprichos da Fortuna e alcançar a fama, a honra e a glória. Ademais, tal formação 

habilitava os homens para que realizassem grandes feitos. O homem capacitado para uma 

vida ativa era capaz de obter o reconhecimento de todos. Essa excelência foi captada pelos 

sujeitos que se dedicaram ao desenho, a pintura, a escultura e outras manifestações artísticas. 

Gombrich (2012, p. 224) apontou que Florença foi a vanguarda de uma nova arte. Baron 

(1955, p. 3-5) também analisou que entre o Trecento e o Quattrocento houve uma ruptura no 

651



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

campo das artes promovida pelo escultor florentino Donatello (1386-1466) e o pintor 

Masaccio (1401-1428), entre outros sujeitos dessa geração.  

Outra transformação ocorreu no campo do saber. Baron (1955, p. 6) citou que da 

cidade florentina ideias se espelharam por todo território itálico. Isso ocorreu a partir de 

Petrarca, Bruni, Poggio, junto com outros humanistas, e se deu, principalmente, pelo resgate 

das teses clássicas. Segundo o historiador, no decorrer do século XIV, o humanismo era 

composto por professores de gramática e funcionários das chancelarias ligadas aos príncipes 

e eclesiásticos, localizados no norte da península, no papado de Avignon e nos arredores de 

Roma. 

O historiador Rice Jr. (1958, p. VIII) explorou a concepção de sabedoria elaborada 

pelos humanistas. Posto que, para o historiador, ela foi sendo cercada de um caráter secular 

e gradualmente foi desassociada da revelação cristã (Rice Jr., 1958, p. 3). O historiador 

também analisou de que forma isso influenciou o debate sobre os ideais.  

 

A Idade Média, preferindo a vida contemplativa, tendia a assumir que a 

sabedoria era uma virtude contemplativa. O Quattrocento italiano desafiou 

essa suposição. Tomás de Aquino normalmente confinava a sabedoria ao 

conhecimento do ser imaterial e à contemplação, “vibrante de alegria e 

deleite”, de Deus. [...] Os humanistas florentinos imaginam a possibilidade 

de uma sabedoria cujo significado é ético, em vez de metafísico, e ativo, 

em vez de contemplativo. Eles dão à palavra significados laicos e cívicos 

que sugerem o mundo tanto quanto o claustro e a universidade. Na mente 
de alguns humanistas — e com a oposição consciente de outros — a 

sabedoria torna-se mundana de maneiras precisas: é cívica, não solitária; 

inclui as coisas humanas entre seus objetos; está mais preocupada com a 

ação virtuosa do que com o conhecimento da verdade11 (Rice Jr., 1958, p. 

30, tradução nossa). 

 

A sabedoria do indivíduo não estava atrelada a contemplação e o isolamento, mas ao 

seu uso cívico. A vida sábia precisava incluir a ação prudente, logo era inadequado uma 

vivência de puro otium (Skinner, 1996, p. 129). Em vista disso, uma tese cada vez mais 

comum para os humanistas era de que todo o conhecimento deveria ter um uso prático 

(Skinner, 1996, p. 237). Por isso a atuação pública passou a ser tão valorizada pelos 

humanistas, príncipes e outros membros do governo, sendo que a combinação ideal era dos 

estudos e o envolvimento nas questões do governo. Assim, a vida pública passou a ser 

essencial, porque um homem de ação deveria presar pelo bem comum e não pelos caprichos 

particulares. Em vista disso: 

 

652



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

É dever do príncipe reconhecer que “nasceu para o Estado” e “não para sua 

própria fantasia”; é dever de qualquer um que o aconselhe garantir que ele 

“não considere os emolumentos pessoais, mas antes o bem-estar do país”; 

e é função básica das leis promover “o avanço da república” de acordo com 

“os princípios fundamentais de equidade e honestidade” (Skinner, 1996, p. 

241). 

 

Bignotto (2021, p. 68) se refere a trajetória de Salutati, pois “dedicar-se ao serviço da 

pátria podia levar à redescoberta de valores que haviam sido deixados de lado com a adoção 

de um modelo de vida que já não lhe parecia adequado para a situação histórica vivida por 

sua cidade”. A vida especulativa em si mesma não gerava os frutos esperados para o bom 

funcionamento da cidade, era incentivado que o conhecimento adquirido fosse colocado em 

prática na vida pública e na resolução das adversidades.  

 

[...] [eles] editavam e traduziam textos clássicos; imitavam estilos e gêneros 

clássicos; e argumentavam que a gramática latina, a história antiga e a 

leitura de autores antigos, de Platão aos padres da igreja, forneciam uma 

educação moral melhor do que a dialética e filosofia escolásticas. Ao 

mesmo tempo, debatiam as implicações de tomar aspectos do passado como 

modelo cultural e competiam entre si por empregos, fama e patronos12 
(Quillen, 2005, p. 44, tradução nossa). 

 

Baron (1955, p. 7) identificou que a partir de 1400 ocorreu uma ruptura no campo das 

ideias políticas. Durante o Trecento, ocorreram algumas transformações que não estavam 

fundamentadas em uma crise socioeconômica. Sua origem residia na defesa da liberdade 

cívica e na busca pela independência da república florentina, considerando que a autoridade 

sobre a Península Itálica era disputada pelos imperadores e pelos pontífices. Para o 

historiador, a busca por independência foi decisiva para vida intelectual da cidade de 

Florença. Baron (1988, p. 55-56) escreveu que por várias gerações após Petrarca se discutiu 

sobre os ideais de vita activa e vita contemplativa.  

O historiador Baron (1988, p. 61) destacou que esse movimento almejava criar uma 

variedade de interesses eruditos que eram perseguidos por membros de uma cidadania 

política ativa, como, funcionários do governo e comerciantes. Essa cultura que emergiu 

visava educar o humanista para ser um bom cidadão e membro de sua sociedade e respublica. 

O conhecimento e a ação deveriam ser colocados à disposição da coisa pública. Observamos 

que isso perpassou o debate feito pelos humanistas a respeito dos modos de vita activa e vita 

contemplativa. Ambas tinham importância para os homens, porém, durante o movimento 

renascentista, a primeira foi exaltada em detrimento da segunda.  

653



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

A partir da obra do humanista Alberti, o filósofo brasileiro Jonathan Molinari realizou 

que aqueles termos possuíam uma dimensão totalmente humana. Então: 

 

O homem pode legitimamente abandonar-se à contemplação, na medida em 

que é lícito tender à serenidade e à paz. Quem escolhe esta via, entretanto, 

não busca a visão beata de Deus, mas quer apenas evitar os tormentos 

ligados à vida política: a sua virtude consiste no servir de modo diverso à 

coletividade, acrescentando, por exemplo, o saber no campo das artes e das 

ciências. Em Alberti, escolhem-se as aporias inerentes à dialética entre 

liberdade e necessidade porque estão colocadas no plano de interesses 

comuns, em uma dimensão prática em que o espaço do agir humano 

coincide com o dever de fazer florescer as melhores obras humanas na plena 

consciência de sua efemeridade (Molinari, 2017, p. 50-51). 

 

 Era legítimo tomar o caminho da contemplação para alcançar a paz e a serenidade, 

mas como uma forma indireta de contribuir com o bem comum, pois o fruto desse tempo 

recolhido deveria ser empregado no avanço das artes e da vida política, por exemplo. Durante 

a Idade Média se almejava ser virtuoso pelo exercício da contemplação e do isolamento, ou 

seja, no âmbito privado. No decorrer do movimento renascentista, houve uma valorização da 

ação nos assuntos públicos como uma via para que se atingir a virtù. A liberdade que o 

homem conquistou a partir do século XIV para trilhar o seu destino deveria ter como objetivo 

final a realização de grandes feitos públicos e em benefício da cidade.  

Compreendemos que no decorrer do movimento renascentista, alguns sujeitos 

mobilizaram o ideal de vita activa e de vita contemplativa a fim de buscar soluções para as 

adversidades de diferentes naturezas que emergiam no território itálico. Skinner (1996, p. 

129) observou que “[...] a convicção cada vez mais difundida de que uma vida consagrada 

ao puro lazer e contemplação (otium) tende a exceder em valor — e mesmo em sabedoria — 

uma vida na qual se dê maior apreço às atividades úteis (negotium)”. Assim sendo, um 

modelo foi valorizado em detrimento do outro, mas partimos da premissa que houve uma 

tentativa de conciliar ambos para atingir o bem comum.  

Temos acesso a uma parcial13 do trabalho defendido por Ann Toms Engram, na 

Universidade Estadual da Flórida, em 1984. O estudo intitulado Renaissance Humanism and 

the Decline of the Medieval Contemplative Ideal: na Intellectual History of the Vita 

Contemplativa/Vita Activa Debate14 traçou quais foram, para o autor, as raízes da ética 

contemplativa e os fatores que contribuíram para o seu declínio, além de refletir sobre o papel 

dos humanistas na ascensão da vita activa como um novo ideal de conduta cristã para os 

indivíduos. Engram (1984, p. 1) ponderou que a diferença entre os dois ideais é profunda.  

654



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

A ética contemplativa foi enfraquecida, em certa medida, pelas tendências 

filosóficas do final da Idade Média, notadamente pelo movimento da via 

moderna liderado por William Ockham. Contudo, foi na cidade-estado 

italiana, como resultado das mudanças no ambiente material e da 

revitalização das influências clássicas, que surgiu um novo ideal para a vida 

ativa. Os cristãos renascentistas desafiaram a supremacia da ética 

contemplativa e conceberam um ideal próprio, o uomo universale15 

(Engram, 1984, p. 1, tradução nossa). 

 

Contudo, gradualmente, a discussão sobre uma vita activa e vita contemplativa se 

resolveu em função de envolvimento ativo nos assuntos de governo (Skinner, 1996, p. 237). 

O historiador Bruce G. McNair (1994, p. 747) apontou que essa mudança era fruto de uma 

reação à visão de mundo da escolástica medieval, pois os homens defendiam a supremacia 

da vita activa, dando um valor menor para a vita contemplativa. A análise indicou que a virtù, 

compreendida como qualidade moral, intelectual e política, foi reelaborada pelos humanistas 

como princípio orientador da ação cívica e do ideal de vita activa, em diálogo com as 

concepções cristãs de virtude e salvação. Por fim, o artigo propôs revisitar o debate 

historiográfico feito nos últimos séculos em torno da virtù, refletindo sobre como esse 

conceito se consolidou como um dos eixos fundamentais para compreender a política do 

movimento renascentista. 

 

Referências 

 

BARON, Hans. From Petrarch to Leonardo Bruni: Studies in Humanistic and Political 

Literature. Berkeley: University of California Press, 1966. 
 

BARON, Hans. In Search of Florentine. Civic Humanism Essays on the Transition from 
Medieval to Modern Thought. Vol. I and II. New Jersey: Princeton University Press, 1988. 

 

BARON, Hans. The Crisis of the Early Italian Renaissance. Civic Humanism and 
Republican Liberty in an Age of Classicism and Tyranny. Vol. I. New Jersey: Princeton 

University Press, 1955. 
 

BIGNOTTO, Newton. Origens do republicanismo moderno. Niterói: EDUFF, 2021. 

 
BOWD, Stephen. Pietro Bembo and the “monster” of Bologna (1514). Renaissance Studies, 

vol. 13, n. 1, 1999. 
 

BURKE, Peter. El renascimiento. Barcelona: Editora Crítica, 1993. 
 

CANNING, Joseph. Conciliarism, Humanism and Law. Justifications of Authority and 

Power, c.1400-c.1520. University of Cambridge: Cambridge University Press, 2021. 
 

655



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

CARDOSO, Sergio. Sobre a civilização do renascimento. In: BENEVENUTO, Flávia. 

PINTO, Fabrina Magalhães. Filosofia, política e cosmologia: ensaios sobre o renascimento. 
São Bernardo do Campo, SP: EdUFABC, 2017. 

 
CELENZA, Christopher S.. Renaissance humanism and the Papal Curia: Lapo da 

Castiglionchio the Younger’s. De curiae commodis. United States of America: University of 

Michigan Press, 1999. 
 

CHAMBERS, David. Popes, Cardinals and War. The Military Church in Renaissance and 
Early Modern Europe. London: I.B. Tauris & Co. Ltd, 2006. 

 

DOTSON, Esther Gordon. An Augustinian Interpretation of Michelangelo’s Sistine Ceiling, 
Part I. The Art Bulletin, vol. 61, n. 2, 1979. 

 
DUFFY, Eamon. Santos e Pecadores. História dos Papas. Tradução Luiz Antônio Araújo. 

São Paulo: Cosac & Naify Edições Ltda, 1998. 

 
ENGRAM, Ann Toms. Renaissance Humanism and the Decline of the Medieval 

Contemplative Ideal: An Intellectual History of the Vita Contemplativa/Vita Activa Debate. 
Ralph V. Turner. 1984. Dissertation. Florida State University. College of Arts and Sciences. 

1984. Disponível em: https://www.proquest.com/openview. Acesso em: 12 jul. 2024. 

 
FORESTA, Patrizio. Specula principum in Età moderna. In: Costantino I: Enciclopedia 

costantiniana sulla figura e l'immagine dell'imperatore del cosidetto editto di Milano. Roma: 
Istituto della Enciclopedia italiana, 2013. 

 

GARIN, Eugenio. Ciência e vida civil no Renascimento Italiano. São Paulo: Editora da 
Universidade Estadual Paulista, 1996. 

 
GARIN, Eugenio. Interpretações do Renascimento. In: GARIN, Eugenio. Idade Média e 

renascimento. Lisboa: Editorial Estampa, 1994. 

 
GOMBRICH, Ernst. A História da Arte. Tradução Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: LTC, 2012. 

 
GOMBRICH, Ernst. The renaissance – period or movement? In: BLACK, Robert. The 

renaissance: critical concepts in historical studies. Londres: Routledge, 1974. 

 
HAAN, Annet den. Greek-Latin Translation at the Court of Pope Nicholas V (r. 1447-1455): 

The Agents That Changed the Humanist Translation Movement. In: CASTELLI, Silvia. 
SLUITER, Ineke. Agents of Change in the Greco-Roman and Early Modern Periods. Leiden, 

The Netherlands: Brill, 2023. Disponível em: https://doi.org/10.1163/9789004680012_011. 

Acesso em: 7 mai. 2024. 
 

KAI-KEE, Elliott. Social order and rhetoric in the Rome of Julius II (1503-1513). Berkeley: 
University of California, 1983. 

 
MARTINES, Lauro. Power and Imagination: city-states in Renaissance Italy. Baltimore, 

Maryland: The Johns Hopkins University Press, 1988. 

 

656

https://www.proquest.com/openview/2036de504b4fb761c8931697771935db/1?pq-origsite=gscholar&cbl=18750&diss=y
https://doi.org/10.1163/9789004680012_011


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

McLAUGHLIN, Martin L.. Humanist concepts of renaissance and middle ages in the tre- 

and quattrocento. Renaissance Studies, October, vol. 2, n. 2, 1988. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/24409389. Acesso em: 29 abr. 2024. 

 
McNAIR, Bruce G.. Cristoforo Landino and Coluccio Salutati on the Best Life. Renaissance 

Quarterly, vol. 4, n. 47, 1994. 

 
MOLINARI, Jonathan. As Leis do Cosmos e a Liberdade do Homem: Giovanni Pico della 

Mirandola e Leon Batista Alberti. In: BENEVENUTO, Flávia. PINTO, Fabrina Magalhães.  
Filosofia, política e cosmologia: ensaios sobre o renascimento. São Bernardo do Campo, SP: 

EdUFABC, 2017. 

 
MORA, José Ferrater. Dicionário de Filosofia. Tomo II. São Paulo, Ipiranga: Edições 

Loyola, 2001. 
 

PANOFSKY, Erwin. Renascimento e renascimentos na arte ocidental. Lisboa: Editora 

Presença, 1981. 
 

PANOFSKY, Erwin. Significado nas artes visuais. São Paulo. Perspectiva, 1991. 
 

POCOCK, John Greville A.. O momento maquiaveliano: o pensamento político Florentino e 

a tradição republicana atlântica. Niterói: Eduff, 2021. 
 

QUILLEN, Carol Everhart. Humanism and the lure of antiquity. In: NAJEMY, John M.. Italy 
in the Age of the Renaissance 1300-1550. The Short Oxford History of Italy. New York: 

Oxford University Press, 2005. 

 
RICE JR., Eugene F.. The Renaissance Idea of Wisdom. Massachusetts: Harvard University 

Press, 1958. 
 

RIJSER, David. Fedra and the ‘Phaedrus’. the poet Raphael and the poetic program for the 

‘Stanza della Segnatura. Bruniana & Campanelliana, vol. 11, n. 2, 2005. Disponível em: 
http://www.jstor.org/stable/24334082. Acesso em: 18 out. 2024. 

 
ROWLAND, Ingrid D.. The intellectual background of the “School of Athens”: tracking 

divine wisdom in the Rome of Julius II. In: ed. HALL, Marcia. Raphael’s “School of Athens”, 

Cambridge University Press, 1997. 
 

SKINNER, Quentin. As fundações do pensamento político moderno. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1996. 

 

SKINNER, Quentin. Maquiavel. Tradução de Denise Bottmann. Porto Alegre: L&PM, 2012. 
 

SKINNER, Quentin. Razão e retórica na filosofia de Hobbes. São Paulo: Fundação Editora 
da UNESP, 1999. 

 
TAYLOR, Paul. Julius II and the Stanza della Segnatura. Journal of the Warburg and 

Courtauld Institutes, vol. 72, 2009. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/40593766. 

Acesso em: 18 out. 2024. 

657

https://www.jstor.org/stable/24409389
http://www.jstor.org/stable/24334082
http://www.jstor.org/stable/40593766


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

TEIXEIRA, Felipe Charbel. Timoneiros: retórica, prudência e história em Maquiavel e 
Guicciardini. Campinas: Editora Unicamp, 2010. 

 
ULLMANN, Walter. A Short History of the Papacy in the Middle Ages. London: Routledge, 

2003. 
 

Artigo recebido em: 03/06/2025  

Artigo aprovado para publicação em: 21/10/2025  

Editor (a) responsável: Leticia Ahmad Ali Marino 

 

 
1 Destacamos o verbete sobre humanismo no Dicionário de Filosofia do filósofo catalão José Ferrater Mora 

(2001, p. 1391), posto que “o termo ‘humanismo’ foi usado pela primeira vez em alemão (Humanismus) pelo 

mestre e educador bávaro F. J. Niethammer em sua obra Der Streit des Philanthropismus und des Humanismus 

in der Theorie des Erziehungsunterrichts unserer Zeit (1808). Segundo Walter Rüegg (Cícero und der 

Humanismus: Formale Untersuchungen iiber Petrarca und Erasmus, 1946; apud Bruno Snell, Die Entdeckung 

des Geistes, 1948, cap. XI, nota 1), em 1784 foi usado o vocábulo ‘humanístico’ (humanistisch). O termo 

‘humanista’ foi usado em italiano (umanista) já em 1538 (ver A. Campana, “The Origin of the World 

‘Humanist’”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, IX [1946], 60-73). Há uma estreita relação no 

significado de todos esses vocábulos. Niethammer entendia por ‘humanismo’ a tendência a destacar a 

importância do estudo das línguas e dos autores ‘clássicos’ (latim e grego). Umanista foi usado na Itália para 

designar os mestres das chamadas ‘humanidades’, isto é, aqueles que se consagravam aos studia humanitatis”. 
2 Durante a sua jornada em Roma, ele escreveu a obra Vitae pontificum, publicada pela primeira vez em 1479, 

em Veneza. O livro abrange do pontificado de Martinho V (1417-1431) até Sisto. 
3 [No original] Numerous classical, patristic, Greek and Latin manuscripts came to be assembled in Rome. In 

Nicholas V’s pontificate well over a thousand and still more during Sixtus IV’s reign were added to the Vatican 

Library which became the greatest and best organized centre of all available manuscript material. It was due to 

Nicholas V that a great many manuscripts of St Augustine, Bonaventure, and Thomas Aquinas, are still extant. 
4 [No original] The making of Renaissance Rome into a cultural center was part of a self-conscious campaign 

of restoration. Nicholas V's enthusiasm for letters is well known. “All the scholars of the world came to Rome 

in the time of Pope Nicholas, partly of their own accord, and partly at his request.’’ Not all of the popes were 

eager supporters of letters. Considering his own literary accomplishments, Pius II's attitude toward literati was 

disappointing, and Paul II's distrust provoked the “revolt” of the Roman Academy. Arts and letters received 

more support from Sixtus IV, although his record is somewhat ambiguous. Sixtus seems to have had little taste 

for letters, but he was sensitive to the effect that the presence of famous scholars and artists had upon the public 

image of the court. 
5 [No original] […] l’intenzione degli autori è quella di dotare di un senso soprattutto religioso e morale 

l’ordinamento politico e, più in particolare, l’ufficio del príncipe. 
6 [No original] [Gli specula] possono avere un destinatario concreto, oppure essere indirizzati ai regnanti in 

generale; la dedica premessa agli scritti esprime un desiderio di riconoscimento e di apprezzamento dell’autore 

da parte del destinatario oppure un legame, reale o solo vagheggiato, fra essi. 
7 [No original] […] Rome fired the imaginations of humanists from Petrarca on, but it only became a centre of 

humanist activity when the popes who met the challenge of conciliarism saw in humanism a powerful ally. By 

supporting an intellectual movement that increasingly defined the terms of political and cultural discourse and 
set the criteria for artistic achievement, the papacy enhanced its prestige. The papacy employed humanists as 

writers, secretaries, copyists, and archivists. Eugenius IV (1431-47) brought several important humanists, 

including Flavio Biondo to Rome. Nicholas V (1447-55) hired Lorenzo Valla and amassed an important library. 

Pius II (1458-64), born Aeneas Sylvius Piccolomini (1405-64), was himself an accomplished humanist author, 

poet, and imperial secretary when he began his ecclesiastical career. 
8 [No original] While this search was driven by melancholic strains in his own personality and exacerbated by 

the wars in Italy, it is nevertheless clear that his personal struggle to reconcile action and contemplation was 

duplicated in the lives of his friends, albeit in a more overtly religious way. The anonymous letter of 1513 

658



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 
expresses sentiments which are in accord with those of Bembo and his milieu, and demonstrates that all of these 

men lived in a world where the sacred and the profane were intimately connected. 
9 [No original] When Cardinal Casanova died in March 1436, closing off for Lapo an important channel to the 

higher echelons of curial patronage, Lapo dedicated his translations of Plutarch’s Life of Theseus and Life of 

Romulus to Cardinal Prospero Colonna and became part of his household, then in Florence. 
10 Skinner (2012, p. 13) destacou que além dos valores atrelados a formação e a atividade como humanistas, os 

homens passaram a ocupar posições de prestígio no governo das cidades. “Pode-se dizer que essa prática 

começou com a indicação de Coluccio Salutati como chanceler, em 1375, e rapidamente tornou-se regra. 

Durante os anos de crescimento de Maquiavel, a primeira chancelaria foi ocupada por Bartolomeu Scala, que 

continuou a dar aulas na universidade durante toda a carreira pública e a escrever sobre temas tipicamente 

humanistas, sendo suas principais obras, um tratado moral e uma História dos florentinos. Durante o período 

de Maquiavel na chancelaria, as mesmas tradições foram mantidas vigorosamente pelo sucessor de Scala, 

Marcello Adriani. Este também continuou a publicar obras de estudos humanistas, entre elas um manual sobre 

o ensino do latim e um tratado vernáculo Sobre a educação da nobreza florentina”. 
11 [No original] The Middle Ages, preferring the contemplative life, had tended to assume that wisdom was a 

contemplative virtue. The Italian Quattrocento challenged this assumption. Aquinas normally confined wisdom 

to a knowledge of immaterial being and the contemplation, “vibrant whit joy and delight” of God. [...] Florentine 

humanists imagine the possibility of a wisdom whose meaning is ethical rather than metaphysical and active 

rather than contemplative. They give the word lay and civic meanings which suggest the world as well as the 

cloister and university. In the minds of some humanists — and over the now conscious opposition of others — 

wisdom becomes worldly in precise ways: it is civic, not solitary; it includes human things among its objects; 

it is more preoccupied with virtuous action than with knowledge of the truth. 
12 [No original] [...] edited and translated classical texts; they imitated classical styles and genres; and they 

argued that Latin grammar, ancient history, and reading ancient authors from Plato to the church fathers 

provided a better moral education than did scholastic dialectic and philosophy.  At the same time, they grappled 

with the implications of taking aspects of the past as a cultural model, and they competed with each other for 

jobs and fame and patrons. 
13 Devido às leis de direitos autorais, a tese está atualmente disponível digitalmente apenas no campus da Florida 

State University. No entanto, ao entrar em contato com o suporte do repositório digital, conseguimos obter uma 

parte do trabalho, pois, de acordo com as leis de Fair Use, é permitida a disponibilização de até 30% do material 

sem infringir os direitos autorais. Dessa forma, tivemos acesso ao capítulo III, Dignifying the Secular Odyssey: 

Petrarch — A Scholar's Resolution of a Moral Dilemma, e ao capítulo IV, Dignifying the Secular Odyssey: 

Salutati's Ideal and Defense of the Active Christian Life.  
14 Disponível em: https://repository.lib.fsu.edu/islandora/object/fsu%3Aetds?page=770. Acesso em: 29 jun. 

2024. 
15 [No original] The contemplative ethic was weakened somewhat by late medieval philosophophical trends, 

namely, the via moderna movement led by William Ockham. But it was in the Italian city-state, as a result of 

the changing material environment and of revived classical influences, that a new ideal for the active life arose. 

Renaissance Christians challenged the supremacy of the contemplative ethic and devised an ideal of their own, 

the uomo universale. 

659

https://repository.lib.fsu.edu/islandora/object/fsu%3Aetds?page=770

