
 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

PERCEPÇÕES DO POSITIVISMO NOS ESCRITOS CRÍTICOS DE 

RAMALHO ORTIGÃO E GONZAGA DUQUE 

 

PERCEPTIONS OF POSITIVISM IN THE CRITICAL WRITINGS 

OF RAMALHO ORTIGÃO AND GONZAGA DUQUE 
 

Thiago Herdy1 
 

Resumo: O artigo analisa a recepção do positivismo nas críticas de arte de Ramalho Ortigão e 

Gonzaga Duque, dois intelectuais lusófonos do século XIX. Ambos os autores demonstram como 

o positivismo foi uma solução ideológica para interpretar suas realidades sociais, revelando a 

influência dessa corrente filosófica em suas críticas artísticas e sociais, apesar da ausência de uma 

influência direta entre eles. O fenômeno do positivismo também é analisado sob a perspectiva das 

classes médias em ambos os contextos, ligando-se ao desenvolvimento cultural e à formação da 

sociedade capitalista em Portugal e no Brasil. 

Palavras-chave: Crítica de arte, Positivismo, Ramalho Ortigão (1836-1915), Gonzaga Duque 

(1863-1911), Hippolyte Taine (1828-1893). 

 

Abstract: This article analyzes the reception of positivism in the art criticism of Ramalho Ortigão 

and Gonzaga Duque, two Portuguese-speaking intellectuals from the 19th century. Both authors 

demonstrate how positivism functioned as an ideological solution for interpreting their social 

realities, revealing the influence of this philosophical current on their artistic and social criticism, 

despite the lack of direct influence between them. The phenomenon of positivism is also analyzed 

from the perspective of the middle classes in both contexts, linking it to cultural development and 

the formation of capitalist society in Portugal and Brazil. 

Keywords: Art criticism, Positivism, Ramalho Ortigão (1836-1915), Gonzaga Duque (1863-

1911), Hippolyte Taine (1828-1893). 

 

Introdução 

 

Colocar em evidência um crítico português e um crítico brasileiro, no contexto do 

final do século XIX, parece uma tarefa improvável. Principalmente se o crítico português 

em questão for José Duarte Ramalho Ortigão (1836-1915). Em 1871, durante a visita de 

estado do imperador D. Pedro II a Portugal, Ramalho Ortigão e Eça de Queiroz, seu 

companheiro de pena no periódico As Farpas, transformaram aquele ilustre 

acontecimento em “um acumulado de gafes e atitudes dignas de uma comédia de erros” 

(Ferreira, 2002, p. 386). A reação dos brasileiros foi imediata e igualmente virulenta. 

A repercussão da viagem de D. Pedro II em As Farpas participa de um contexto 

maior, onde os ressentimentos do período colonial brasileiro misturavam-se com o 

crescente afluxo de portugueses para o Brasil e para a América inglesa. Esse movimento 

só fazia aumentar “os antagonismos e os preconceitos de ambos e também algumas 

 
1 Pesquisador e arte-educador. Mestre em História da Arte pelo Programa de Pós-graduação em História da 

Arte da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (PPGHA/UERJ). Bacharel em História da Arte pelo 

Instituto de Artes da mesma universidade (IART/UERJ). Entre seus temas de pesquisa encontram-se: 

história da arte, história da música, arte brasileira, teoria da arte, nacionalismo e identidade nacional . E-

mail: thiagoherdy@yahoo.com.br. ORCID: https://orcid.org/0009-0008-0875-9958.  

695

mailto:thiagoherdy@yahoo.com.br
https://orcid.org/0009-0008-0875-9958


 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

tentativas de analisar questões de duplo interesse, por um viés menos parcial” (Ferreira, 

2002, p. 386). 

A falta de imparcialidade limita a compreensão das questões que podem 

aproximar esses dois lados do Atlântico. Nesse sentido, o trabalho a seguir busca 

justamente isso: uma aproximação possível entre a intelectualidade portuguesa e 

brasileira. A circulação de livros e impressos no século XIX, e por conseguinte a 

circulação de ideias políticas e filosóficas, “adquiriu no Brasil um significado importante 

na educação, na formação cultural e moral e no ideal de universalidade” (Ferreira, 2007, 

p. 1). O mesmo se pode dizer de Portugal, que possuía uma elite interessada no 

intercâmbio intelectual com o Brasil e consumia a nossa produção literária com muito 

interesse (Cf. Queiróz, 2014). 

Tendo em vista a recepção e circulação de ideias nos dois países — e que poderia, 

em alguma medida, resultar na circulação e recepção de ideias entre os dois países —

pretendemos estudar como Ramalho Ortigão em Portugal, e Gonzaga Duque (1863-1911) 

no Brasil, absorveram as ideias estéticas do positivismo para escrever suas críticas de arte 

e sociedade. Isso se dá porque compreendemos que o positivismo foi uma doutrina 

filosófica com muita adesão e foi, de certa forma, hegemônica entre determinados estratos 

mais intelectualizados. Acreditamos que o positivismo foi, para ambos os intelectuais, 

uma solução filosófica e ideológica para interpretar a realidade de seus países. 

 

Gonzaga Duque e Ramalho Ortigão: encontros possíveis 

 

Gonzaga Duque é hoje reconhecido como um importante crítico e literato do final 

do século XIX. Carioca de nascimento, foi criado somente pela mãe e adotou os seus 

sobrenomes. Sabe-se que o pai era sueco, mas ele nunca o conheceu. Distante de uma 

carreira acadêmica tradicional, Gonzaga Duque sempre demonstrou muito interesse pela 

literatura e se engajou em diversas revistas e jornais do período. Como crítico de arte, 

Gonzaga Duque teve atuação destacada. Escreveu para os jornais Guanabara (1880), 

Gazetinha (1882, de Artur de Azevedo), Gazeta da Tarde (1883, de José do Patrocínio), 

entre outros (Cf. Vermeersh, 2002, p. 19-20). 

Gonzaga Duque iniciou sua produção crítica muito jovem (ainda nem chegara à 

casa dos 30 anos de idade), em jornais que possuíam certo impacto na sociedade carioca. 

Sua habilidade intelectual não passou desapercebida entre seus contemporâneos, como 

atesta o crítico Cláudio Santos em resenha publicada no jornal Guanabara. 

 

696



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Como escriptor: — no fundo é erudito, sensato, justo e attencioso; na 

fórma é, antes de tudo natural, sóbrio e elegante — é um aproveitavel 

discipulo de Ramalho Ortigão, que elle adora, mas discipulo que apenas 

estudou os processos do mestre para por elles desdobrar a sua 

individualidade e não imital-os servilmente (Santos, 1883, p. 4). 

 

Essa foi, talvez, a primeira manifestação pública da admiração que Gonzaga 

Duque tinha por Ramalho Ortigão. Cláudio Santos foi direto em afirmar que nosso crítico 

admirava o escritor luso de tal forma que se colocava como um discípulo intelectual seu. 

De fato, Gonzaga Duque faz diversas citações a Ramalho Ortigão, em diversos de seus 

escritos críticos. Entretanto, essas citações seriam suficientes para caracterizar Gonzaga 

Duque como um discípulo de Ramalho Ortigão? É o que investigaremos a seguir. 

Em 1908, três anos antes de morrer aos 48 anos de idade, Gonzaga Duque 

escreveu um longo artigo na revista Kosmos (1904-1909). Ali ele rememorava a sua 

passagem pelo jornal Gazetinha e relatava a importância daquele periódico no seu tempo. 

Vejamos este longo trecho: 

 

Retomando, porém, o fio com que eu ia cerzindo estas recordações, no 

intuito de me fingir de velho para o gáudio dos perfumados mocinhos 

geniais que às letras estão dando a radiação solar das suas obras-primas, 

cuja incomparável beleza explicam pela fecunda idade dos cueiros, 

volto ao caso da Gazetinha. Era esse jornalzinho a fascinação dos 

meninos do meu tempo. […] Nunca se vira, na aldeia imperial, a que 

chamavam metaforicamente “corte”, um movimento intelectual tão 

barulhento como esse. Até então as gerações tinham-se sucedido sem 

lutas, fazia-se um passo de quadrilha e os que vinham atrás davam braço 

aos que iam adiante. Era tudo. Mas o Valentim entrou derrubando o que 

topava, pelos violentos processos sarcásticos do Camilo e Silva Pinto. 

Isso deliciou a meninada de que eu fazia parte. Tínhamos o sangue 

quente, amávamos a ginástica e os exercícios da força; os sports 

começavam a completar a educação dos rapazes e, lidos nas bazófias 

físicas do Sr. Ramalho Ortigão, parecia-nos imprescindível ao triunfo 

das idéias o murro esborcinante do rixento (Duque-Estrada, 2001, p. 

303). 

 

Aqui, já no fim da vida, Gonzaga Duque deu a entender que Ramalho Ortigão 

exerceu sobre ele alguma influência intelectual. Não só sobre ele, mas sobre toda uma 

geração de jovens intelectuais cariocas que pretendiam avançar novas ideias. Ramalho 

Ortigão era um conhecido polemista e crítico social mordaz, o que certamente animou 

aquela nova geração de brasileiros. Se voltarmos nos primeiros escritos críticos de 

Gonzaga Duque, poderemos perceber que a opinião do escritor luso tinha peso relevante 

para essa parcela dos nossos intelectuais. Analisemos o trecho seguinte, escrito em 1887: 

 

Quando o mestre de todos nós, escritores e escrevinhadores atuais, o Sr. 

Ramalho Ortigão, honrou com a sua visita a exposição Firmino 

Monteiro, eu tive a felicidade de me achar ao lado do artista. Escusado 

697



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

é dizer qual o interesse com que acompanhei a visita do ilustre literato 

português. E, certo estou do que afirmo, o quadro que mais lhe mereceu 

atenção, foi o Vidigal. Eis confirmada por um homem de espírito 

superior, habituado a ver obras d’arte e a julgá-las com acerto e justiça, 

a verdade que externo (Duque-Estrada, 2001, p. 172). 

 

Sob o pseudônimo de Alfredo Palheta, Gonzaga Duque escreveu uma longa 

resenha sobre a exposição de Firmino Monteiro em 1887. Publicada em duas partes no 

jornal A Semana, o crítico brasileiro teceu diversas observações ao trabalho do pintor 

carioca. Uma parte delas se concentrou na habilidade do artista com o desenho, o que 

diminuía a qualidade técnica de suas obras de cunho histórico (Cf. Duque-Estrada, 2001, 

p. 169). Por outro lado, é na pintura de paisagem, “gênero para o qual sempre mostrou 

pendor” (Duque-Estrada, 2001, p. 172), que Firmino Monteiro demonstrava suas 

melhores qualidades. A tela Vidigal, de 1884, tinha sobre as outras telas expostas a 

vantagem “de ter personalidade e, portanto, o de impressionar mais diretamente, mais 

firmemente” (Duque-Estrada, 2001, p. 172). 

Mas esses eram juízos do próprio Gonzaga Duque. O pseudônimo poderia ocultar 

a identidade do escritor, mas não as opiniões. E não há melhor forma de validar as próprias 

opiniões do que apelar para “um homem de espírito superior” como Ramalho Ortigão. 

Daí temos o trecho que separamos acima. Não encontramos na imprensa carioca, ou nos 

volumes d’As Farpas, um texto em que Ramalho Ortigão tenha registrado suas próprias 

impressões sobre Firmino Monteiro. Portanto, não temos outra fonte do juízo estético do 

cronista português senão Gonzaga Duque. Neste caso, mais do que uma influência, 

Gonzaga Duque utilizou Ramalho Ortigão como uma fonte de autoridade para os seus 

argumentos. 

O argumento de autoridade, que Ramalho Ortigão emprestava aos textos de 

Gonzaga Duque, também se nota em outros escritos do autor brasileiro. Vejamos um outro 

trecho, escrito em 1906: 

 

Certo que não será com os nossos modos hipócritas, e a vulgaridade 

exterior que propositalmente mantemos na suposição de nos inculcar 

desvaidosos, que havemos de dar feição álacre e garrida às praias 

balneárias. Essas maneiras, que são também portuguesas como no-las 

descreve o Sr. Ramalho Ortigão no tomo primeiro d’As Farpas, 

entristecem e enlutam a paisagem marítima, por mais pitoresca que ela 

seja! E não é nem decente, como a julgam, nem digna de civilizados, 

como a pretendem. Não é decente porque nós, filhos dos trópicos, 

crioulos de uma terra equatorial, sobrepujados de mestiçagem cálida, 

não temos nem podíamos ter o feitio recatado de seminaristas solitários. 

O nosso sangue é outro e diverso o nosso temperamento. Somos 

sensuais por fatalismo de leis que se não corrigem. Mas, por sermos 

sensuais, não quer dizer que sejamos depravados. Há diferença e grande 

entre os dois termos (Gonzaga Duque, 1997, p. 96). 

698



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Neste artigo, intitulado A estética das praias, Gonzaga Duque escreveu sobre o 

hábito carioca de frequentar as praias da cidade. Esse hábito seria mais presente entre as 

camadas populares, ou mesmo entre a classe média, pois enquanto “a alta sociedade 

elegante e dinheirosa parte para as montanhas e para as termas” (Gonzaga Duque, 1997, 

p. 91), “nós outros, […] pobres-diabos sem fortuna, sem crédito, sem sogro comendador, 

aqui ficaremos […] a retemperar os minguados restos das forças nas salsas águas das 

praias” (Gonzaga Duque, 1997, p. 92). 

Talvez por isso Gonzaga Duque se ressentisse do estado das praias cariocas. 

Apesar da beleza paradisíaca de todas elas, não havia uma estrutura organizada para 

explorar o banho de mar nelas — “alguém com a concessão legal para um Cassino, ou 

hotel balneário, qualquer deles de primeira ordem, construídos e mantidos ao modelo dos 

que melhores possam existir” (Gonzaga Duque, 1997, p. 94-95). Mas não era apenas a 

falta de estrutura que incomodava o autor brasileiro; incomodavam-lhe ainda mais “os 

nossos hábitos casmurros, a nossa índole primitiva, e sobretudo a nossa hipocrisia” 

(Gonzaga Duque, 1997, p. 95). Ao que parece, Gonzaga Duque julgava que o povo 

carioca não tinha o necessário para apreciar o banho de mar. Continuou assim o nosso 

cronista: 

 

Porque não é só contar com uma praia limpa, de eficácia hidroterápica, 

o que interessa neste particular. É imprescindível que o homem viva 

inteligentemente nesse meio, tenha o contentamento de fruir os 

benefícios que a Natureza lhe oferece. E isso ele só o pode ter por sua 

vontade, por sua disposição, apurando o seu sentimento de 

sociabilidade, cultivando o seu bom humor, aplicando à monotonia das 

coisas o seu instinto estético, dando-lhes a espiritualidade da sua visão 

de artista, avivando, alegrando, digo bem por este modo humanizando 

a paisagem marítima com o colorido claro dos seus vestuários, com a 

gentileza das suas expressões de comunicabilidade, com os muitos 

cuidados exigidos pela comodidade, pela limpeza, pela higiene e por 

essa particular, distinta, poder-se-ia dizer divina qualidade de 

aperfeiçoamento moral, porque é o requinte do gozo intelectualmente 

desfrutado, e que se chama elegância, mas elegância no viver, o 

selecionismo do bom, do belo, do útil sem desprezar os supérfluo, 

constituído numa harmonia de delicadas maneiras de convivência, de 

esmeros espirituais, de rigoroso asseio, e da perfeita cultura dos 

instintos (Gonzaga Duque, 1997, p. 95-96). 

 

Em um artigo de mesmo tema, publicado por volta da década de 1870, Ramalho 

Ortigão também apontou para o caráter provinciano dos hábitos de praia dos portugueses. 

O cronista luso ria-se dos tipos que frequentavam os banhos de mar, todos querendo imitar 

a última moda dos balneários franceses e ingleses. A imitação não escondia a falta de 

etiqueta dos banhistas portugueses, que se vestiam com o “aspecto luctuoso e funéreo de 

699



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

um paiz desolado, habitado por orfãos e por viuvos em nojo que se vão deitar a afogar” 

(Ortigão, 1887a, p. 257-258). De forma irônica, Ramalho Ortigão também afirmou que, 

comparada à falta de gosto dos banhistas portugueses, “[o] Pere La Chaise em dia de 

finados antolha-se-nos como um pacato baile campestre, em que apenas se não dansa pelo 

motivo do estado de consternação em que se acham os defunctos” (Ortigão, 1887a, p. 

258). Continuou o escritor luso: 

 

Toilettes de praia, ha quinze dias que ando por estas regiões, não só não 

tenho visto muitas, mas nem uma única vi! Ellas, ó meu Deus, veem 

para a beira mar vestidas como vão a vêr-vos, pela confissão, aos 

Congregados, ao Carmo e a S. João Novo. Para os picnics na relva, para 

a praia á hora do banho, para banquetear, para jogar o croquet ou o 

lawn-tennis, para ir á pesca, para jantar, para dansar, etc., vejo que o 

vestuario é sempre e invariavelmente o mesmo, isto é, o de ir á missa, 

o de ir ás lojas, o de ir á musica no jardim publico da cidade. Os homens 

são egualmente despreoccupados dos cuidados do pittoresco em o trajar. 

Nas praias de França, da Italia e da Inglaterra a variedade dos vestuarios 

do banhista constitue só de per si o mais attrahente, o mais alegre 

espectaculo. É a mais ridente confusão de chapéos de todas as formas e 

de todas as côres, de feltro, de palha, de cortiça, de sabugo e de junco, 

em forma de capacete, em forma de apagador, em forma de tortulho, em 

forma de funil, em forma de cabaça, já armados do véo turco, já do 

thermometro ou do pennacho, já da cabeça de môcho, já da simples 

penna á moda da Calabria, sem contar os bonnets de todas as 

procedencias, o barrete escocez e o barrete phrygio, a boina biscainha, 

os bonnets das diversas associações navaes, o de Heidelberg, o de Bonn, 

o de Oxford, o de Cambridge. Blusas de velludo e calções largos em 

todos os tons do castanho, do cinzento e do verde, as polainas altas de 

couro, de velludo ou de brim, as jaquetas de flanella branca communs 

a todos os pintores e guarnecidas de debruns azues e escarlates, os 

costumes de viagem, os de caça, os de pesca, o de regata, o do cricket, 
o do foot-ball, o do lawn-tennis, etc., etc., etc (Ortigão, 1887a, p. 259-

260). 

 

Percebemos aqui um claro encontro de intenções. Se Gonzaga Duque foi 

influenciado pelo juízo de Ramalho Ortigão, fica difícil concluir apenas pelos registros 

literários. De qualquer modo, resta evidente que ambos compartilhavam a mesma opinião. 

As críticas de Gonzaga Duque e de Ramalho Ortigão cruzam-se neste tema, que é a 

questão da toilette. Ela demonstra afinidades para além do cunho filosófico e nos leva a 

uma percepção dos hábitos, gostos e predileções éticas e estéticas de uma certa camada 

da sociedade burguesa. Iniciamos nossa análise com um relato biográfico do pintor 

Belmiro de Almeida, feito por Gonzaga Duque: 

 

A sua predileta musa era a que inspirou e imortalizou Daumier e 

Gavarni, e, a bem da verdade, deve-se dizer que depois de Borgmainéro 

e Bordallo Pinheiro ninguém tem feito, no Brasil, melhores caricaturas. 

Só depois de casado e depois de viajado; depois de ter visto de perto 

quanto trabalho e quanta dedicação são precisos para o artista 

700



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

conquistar um nome foi que ele abandonou a boemia, de uma vez para 

sempre. A única coisa que ele jamais abandonará é a toilette. O 

vestuário é para Belmiro o que foi para Honoré de Balzac e para 

Alphonse Karr, o que é para Daudet e para Carolus Durand, o que é para 

Leon Bonnat e Rochegrosse; uma feição artística, um sintoma do bom 

gosto e do asseio, ou como lhe chama o mestre, o Sr. Ramalho 

Ortigão, a expressão gráfica, pessoal, de uma filosofia [grifo nosso]. 

Ter toilette, ter saúde e ter dignidade são necessidades de um homem 

que se preza e possui talento (Gonzaga Duque, 1995, p. 209-210). 

 

Gonzaga Duque descreveu Belmiro como um prototípico pintor da vida moderna, 

aquele para quem “é um imenso júbilo fixar residência no numeroso, no ondulante, no 

movimento, no fugidio e no infinito”, como disse Charles Baudelaire (Baudelaire, 1996, 

p. 20). Não há, entretanto, passividade nesse processo. Esse pintor moderno não se anula 

em favor do coletivo, mas se junta ao coletivo sendo ele mesmo. Por isso Gonzaga Duque 

aludiu ao hábito da toilette, do cuidado pessoal. Ao citar  Ramalho Ortigão, Gonzaga 

Duque lembou que o asseio do homem moderno seria “a expressão gráfica, pessoal, de 

uma filosofia”. Belmiro de Almeida seria um artista do seu tempo porque elaborava o seu 

ofício, bem como o seu cotidiano, com individualidade e sentimento artístico.  

Talvez Gonzaga Duque tivesse em mente o seguinte trecho escrito por Ramalho 

Ortigão: 

 

Michelet conta nas Guerras da Religião que um dos grandes obstaculos 

á propaganda da Reforma foi a toilette dos lutheranos e principalmente 

os collarinhos dos huguenotes. Estes collarinhos, de um aspecto 

superiormente distincto e aristocratico, eram o alvo dos rancores geraes 

em uma épocha em que tinha chegado ao seu maior auge em Paris a 

popularidade piolhosa dos Capetas realçada pelo sêbo hispanhol 

importado da Península por Santo Ignacio. Apesar d'isto os homens de 

phantasia e de gôsto não puderam em nenhum tempo abster-se da 

preoccupação do vestuario. O vestuario é a expressão graphica, 

pessoal, de uma philosophia pouco estudada [grifo nosso] (Ortigão, 

1887b, p. 236-237). 

 

O asseio pessoal era uma marca distintiva do próprio Ramalho Ortigão e não 

passava desapercebida dos seus contemporâneos, inclusive no Brasil. A personagem 

Lenita, de A carne (1888), romance de Júlio Ribeiro, narra um encontro ficcional com o 

crítico português e indica que sua obsessão pelo asseio caracteriza “um culto que chega a 

se tornar impertinente” (Ribeiro apud Zan, 2009, p. 164). Já Pardal Mallet é extremamente 

irônico ao apontar a vaidade e a presunção de Ramalho Ortigão, dizendo que “a ducha 

matutina é uma extravagância de artista e um luxo de pouca gente” (Mallet apud Zan, 

2009, p. 164). 

701



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

A questão da toilette em Ramalho Ortigão cruza-se com o pensamento do filósofo 

francês Hippolyte Taine (1828-1893), um dos epígonos do positivismo francês após 

Auguste Comte (1798-1857). Vejamos este outro trecho do autor luso: 

 

Taine diz que é impossivel com as meninas inglezas, mesmo ao homem 

mais vaidoso, tratal-as de outro modo que não seja como irmãs. E isto 

porque? Porque ellas não pensam na toilette, nem na belleza. Vivem de 

si. Não têem papel que representar. São plenamente sinceras nas suas 

opiniões e nos seus actos. Querem principalmente instruir-se, apprender, 

tornar-se uteis. Nos museus e nas galerias de quadros vê-se 

frequentemente as meninas mais graciosas e mais bellas tirarem das 

competentes caixas os seus oculos, e collocarem-os como velhos 

advogados que vão lêr e estudar um processo. Têem uma infatigavel 

actividade de espírito. Passam seis mezes do anno em uma casa de 

campo sem nunca se enfastiarem, porque não estão nunca ociosas; 

remam, pescam, colligem insectos, fazem excursões botanicas ou 

geologicas, desenham, pintam aguarellas, fazem gravuras a agua forte, 

lêem as revistas scientificas, e nunca-mas pela palavra nunca põem seus 

olhos n'um jornal de modas. Vestem-se mal, caminham como 

granadeiros em marcha, têem os pés grandes, representam têl-os ainda 

maiores com as suas longas botinas de grandes bicos e tacões rasos. É 

verdade. Por esse motivo têem menos quem as namore, mas em 

compensação muito mais quem as estime, porque ellas são as mais 

amaveis companheiras e os mais honrados amigos (Ortigão, 1888b, p. 

269-270). 

 

Ramalho Ortigão resgatou aqui as impressões de Taine em sua obra Notes sur 

l’Anglaterre (1872). O filósofo francês fala em diversos momentos dos hábitos da 

burguesia e dos extratos médios da sociedade inglesa, o que corrobora o raciocínio do 

crítico português. Sobre a questão da toilette especificamente, encontramos o seguinte: 

 

Sendo a toilette uma espécie de expressão, um exterior sobreposto a 

outros exteriores, denota o que a fisionomia e os gestos já manifestam, 

a saber: falta de jeito, falta de habilidade, flexibilidade, tato. Como regra 

geral, o figurino deve traduzir a pessoa, e aqui quase sempre traduz mal. 

[…] No Hyde Park, aos domingos, para senhoras ou jovens da 

burguesia rica, o exagero do traje é chocante: chapéu que lembra tufos 

de rododendros empilhados, ou branco como a neve, 

extraordinariamente pequeno, com buquês de flores vermelhas e fitas 

enormes; vestidos de seda roxa e lustrosa com reflexos deslumbrantes, 

ou de tule rígido sobre anáguas repletas de bordados; imensos xales de 

renda preta que vão até os calcanhares; luvas brancas ou roxas 

brilhantes; correntes de ouro, cintos de ouro com fechos de ouro; 

cabelos caindo na nuca em uma massa brilhante. O brilho é brutal; 

parecem sair de um guarda-roupa para desfilar em nome de uma loja de 

novidades. Não, nem isso, porque eles não sabem usar os próprios 

produtos de higiene. Suas cabeças estão rígidas no pescoço, como um 

suíço em procissão; seus cabelos são lisos ou muito caídos; suas roupas 
são colocadas sobre elas como se fossem um cabide de madeira. A 

crinolina é oca na parte inferior, os manteletes são levantados nas costas 

em baforadas desajeitadas e pretensiosas; não existem três tamanhos 

bonitos. A fileira branca de dentes é uma mancha crua nos lábios 

vermelhos; as pernas pretas fortemente calçadas são visíveis sob as 

702



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

anáguas infladas. Assim inchadas, eles caminham ao farfalhar; sua 

vestimenta as segue e as precede, com o ir e vir de um sino. Comparado 

à ondulação flexível, fácil, muda e serpentina do vestir e do andar 

espanhol, o movimento aqui é enérgico, discordante, espasmódico 

como de um autômato (TAINE, 1872, p. 73-74, trad.). 

 

Para Taine, a toilette, como um bom cuidado, é a expressão de algo que já existe 

— “denota o que a fisionomia e os gestos já manifestam”. Ela exterioriza qualidades 

morais e intelectuais que a pessoa já manifesta desde sempre. Por isso, a vaidade fingida 

não disfarça a “falta de jeito, falta de habilidade, flexibilidade, tato”. O argumento que 

Taine utiliza para criticar as jovens inglesas, Ramalho Ortigão utiliza para desqualificar 

os tipos empertigados que oferecem nada além de costumes rasteiros. 

No sentido oposto a este está o triunfo de Belmiro de Almeida. Gonzaga Duque o 

elogiou por ser um artista alinhado com as conquistas éticas e estéticas do seu tempo. É 

um artista viajado, estudado, que sabe observar os hábitos da sociedade e extrair deles 

“um cento de assuntos para pintar” (Gonzaga Duque, 1995, p. 209). A toilette de Belmiro 

reflete suas qualidades enquanto homem, mas também enquanto artista; reflete a 

inteligência e o trabalho de quem possui “uma feliz compreensão de seu tempo e do 

destino da pintura moderna” (Gonzaga Duque, 1995, p. 214). Não por coincidência, o 

lugar de Belmiro de Almeida na crítica de Gonzaga Duque equivale ao de Constantin 

Guys na crítica de Baudelaire. 

Seria insuficiente afirmar que Gonzaga Duque era um discípulo de Ramalho 

Ortigão, simplesmente porque compartilhavam a mesma opinião diante de um assunto 

tão trivial. Por isso, a questão da toilette nos serve aqui como um fator indiciário. O que 

levantamos como hipótese de investigação é que a relação entre Ramalho Ortigão e 

Gonzaga Duque, embora permeada de admiração do escritor brasileiro pelo português, 

não é de influência direta. Seria, na verdade, a convergência das ideias de dois críticos 

mediada por um mesmo arcabouço intelectual. 

Para melhor explicar como se daria essa convergência de ideias, recorremos ao 

conceito de habitus estabelecido pelo sociólogo francês Pierre Bourdieu. Comecemos 

com esta citação do eminente autor: 

 

A cada classe de posições corresponde uma classe de habitus (ou de 

gostos) produzidos pelos condicionamentos sociais associados à 

condição correspondente e, pela intermediação desses habitus e de suas 

capacidades geradoras, um conjunto sistemático de bens e de 

propriedades, vinculadas entre si por uma afinidade de estilo (Bourdieu 

apud Costa, 2012, p. 14). 

 

703



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Com base no trecho acima, compreendemos habitus enquanto um conjunto de 

valores éticos e estéticos, adquiridos a partir de mediações sociais preestabelecidas como 

o capital cultural familiar, a educação escolar formal e também o aprimoramento 

intelectual individual. Esses valores éticos e estéticos, uma vez codificados por essas 

diversas instâncias de mediação social — estudos, leituras, acesso a equipamentos 

culturais etc — sedimentam no indivíduo uma espécie de repertório comum de ideias que 

se reproduzem a partir do habitus. Ou seja, aquilo que foi absorvido enquanto “uma 

subjetividade direta” torna-se logo “uma objetividade interiorizada” (Costa, 2012, p. 14). 

Em vista do exposto, acreditamos que o encontro entre Ramalho Ortigão e 

Gonzaga Duque é mediado por um repertório intelectual comum, compartilhado pelo 

habitus oitocentista. Defendemos, portanto, que esse repertório intelectual comum é 

permeado pela crítica francesa do século XIX. É uma influência palpável na crítica social 

e de arte de ambos os escritores lusófonos, que se materializa nas citações a autores como 

Baudelaire, Taine e outros. 

Dentro do repertório comum da crítica francesa, tentaremos destacar o impacto 

que Taine, e o pensamento de matriz positivista de forma geral, exerceu nos textos de 

Ramalho Ortigão e Gonzaga Duque. 

 

Notas sobre o positivismo na historiografia da arte europeia 

 

O positivismo foi uma doutrina filosófica concebida em meados do século XIX, a 

partir dos escritos do pensador francês Auguste Comte (1798-1857). Tomando para si as 

bases do pensamento ilustrado que animou as grandes revoluções científicas do século 

XVIII, os positivistas afirmavam que todos os fenômenos estavam sujeitos a leis naturais 

imutáveis, e que essas leis regrariam o desenvolvimento de todas as sociedades. Para os 

positivistas, na busca por essas leis imutáveis, o historiador e o filósofo deveriam “atingir 

a mesma neutralidade serena, imparcial e objetiva do físico, do químico e do biólogo” 

(Löwy, 2018, p. 12). 

Para Comte, a arte é “uma representação ideal do que existe, destinada a cultivar 

nosso instinto de perfeição” (Comte, 1848, p. 276, trad.). Ela estaria também ligada às 

ciências, na medida em que “abarcam, cada uma à sua maneira, todo o conjunto das 

realidades, que uma aprecia e a outra embeleza” (Comte, 1848, p. 276-277, trad.). A 

observação rigorosa exigida tanto no fazer artístico, quanto no saber científico, “seguem 

o mesmo curso natural […], ascendendo das especulações mais simples e externas às mais 

complexas e humanas” (Comte, 1848, p. 277, trad.). Isto significa que a busca pela 

704



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

verdade científica possui o seu equivalente na busca pelo belo estético. Desta forma, se 

estabelece “a mais íntima harmonia entre as três grandes criações da humanidade: a 

filosofia, a política e a poesia” (Comte, 1848, p. 277, trad.). 

A busca por um rigor científico na análise dos artistas e suas obras, nos diversos 

campos da arte, esteve sempre entre os corolários da filosofia de matriz positivista. 

Hyppolite Taine foi um dos maiores nomes das correntes historicistas do positivismo, e 

seu pensamento teve ampla acolhida na filosofia estética de Ramalho Ortigão e de 

Gonzaga Duque. Antes de avaliar tal acolhida, contudo, devemos compreender em síntese 

como se estrutura o pensamento histórico e estético de Taine. 

Para o filósofo francês, uma obra de arte tal — uma pintura, uma escultura, uma 

peça teatral — pertencem a um todo que seria maior que a própria obra de arte. Primeiro, 

o todo da obra de um determinado artista. A obra de um artista seria “como os filhos de 

um mesmo pai” (Taine, 1890, p. 2, trad.), ela teria uma característica familiar que 

distinguiria outras obras de outros artistas. Também o artista pertence a um todo maior 

que ele mesmo, que seria o coletivo dos artistas que formam “a escola ou família de 

artistas ao qual pertenceriam em um determinado tempo e país” (Taine, 1890, p. 3). Por 

fim, essa escola, ou família de artistas, pertence a uma terceira esfera de um todo que 

seria o meio [milieu] onde esses artistas se inserem. Não somente o meio físico, mas 

também o meio social. 

Sobre a questão do meio, Taine argumenta que a arte é como uma planta nutrida 

em solo fértil. Assim como existem condições propícias para que uma planta germine, 

cresça e dê frutos robustos, haveriam condições igualmente propícias para que surjam as 

diversas manifestações artísticas. Seu raciocínio se adensa nesse sentido, quando o 

francês estuda a pintura dos Países Baixos. Disse ele o seguinte: 

 

De acordo com o nosso método, estudaremos primeiro a história inata 

e preliminar que explica a história externa e final. Mostrar-vos-ei 

primeiro a semente, isto é, a raça, com as suas qualidades fundamentais 

e indeléveis, aquelas que persistem em todas as circunstâncias e em 

todos os climas; e depois a planta, ou seja, o próprio povo, com as suas 

qualidades originais ampliadas ou contraídas, em todo o caso 

enxertadas e transformadas pelo seu entorno e pela sua história; e 

finalmente a flor, isto é, a arte, e especialmente a pintura, em que 

culmina este desenvolvimento (Taine, 1869, p. 2, trad.). 

 

Nesse trecho já se articulam os conceitos principais com que Taine formula suas 

teses sobre arte, principalmente as noções de povo e de clima. Raça, aqui, não pode ser 

sinônimo de povo, pois referencia as características físicas e psíquicas que engendram 

esse determinado povo. Nesse quesito, Taine é muito pouco elogioso e recorre a alguns 

705



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

estereótipos. Afirma o filósofo francês que falta, aos germânicos, “nobreza escultórica e 

delicadeza” (Taine, 1869, p. 4, trad.). O corpo deles é “geralmente grande, mas atarracado 

ou corpulento, pesado e deselegante” (Taine, 1869, p. 4, trad.). Na Holanda, 

especificamente, eles “são flácidos, com maçãs do rosto salientes e mandíbulas 

fortemente marcadas” (Taine, 1869, p. 4, trad.). Ainda segundo Taine, o germânico é 

“mais passivo e grosseiro” (Taine, 1869, p. 7, trad.) que o latino, e nele “matéria e massa 

parecem predominar sobre movimento e espírito” (Taine, 1869, p. 5, trad.). Podem 

“permanecer parados por horas, absortos em suas próprias ideias ou com seus cachimbos” 

(Taine, 1869, p. 8, trad.). 

No entanto, Taine aconselha que não se detenham com essas coisas. Ao contrário 

dos povos latinos, que preferem “as amenidades da polidez, as satisfações da vaidade, as 

sensualidades do amor” (Taine, 1869, p. 11, trad.), os povos germânicos seriam “menos 

impulsivos” (Taine, 1869, p. 13, trad.), “menos sujeitos à impaciência e a explosões 

irracionais” (Taine, 1869, p. 13, trad.). Essas características constituiriam os povos 

germânicos como “os grandes trabalhadores do mundo; a respeito das questões do espírito, 

ninguém iguala os alemães” (Taine, 1869, p. 14, trad.). A livre associação entre os 

indivíduos, onde “nenhuma pessoa oprime a outra” (Taine, 1869, p. 14, trad.), seria “o 

grande talento germânico” (Taine, 1869, p. 14, trad.) e alcançou também a religião. Ali 

nos Países Baixos e na Escandinávia, onde predominam o protestantismo, a fé passou do 

domínio público para o domínio privado e “a autoridade formal da Igreja cedeu à 

convicção pessoal do indivíduo” (Taine, 1869, p. 22, trad.). 

Os habitantes dos Países Baixos, portanto, seriam fruto da conjunção entre um 

povo de temperamento prático, estabelecido em um meio que não exaspera os humores. 

Seriam fruto de um povo que media suas necessidades coletivamente, em um ambiente 

que favorece a concórdia e a serenidade. Assim sendo, este povo específico, inserido neste 

clima específico, produziu um estilo de arte que privilegiava uma “completa 

representação da vida real” (Taine, 1869, p. 21, trad.). 

Desta forma, podemos compreender que, para Taine, a arte é o produto 

indissociável do povo que a produz e das condições em que ela é produzida, sendo essas 

condições de caráter físico, biológico e climático. Além disso, que a qualidade da arte 

produzida está diretamente relacionada com os avanços sociais conquistados por esse 

determinado povo — suas liberdades individuais, suas formas de participação política, a 

maneira como se organiza a ordem social. O filósofo francês afirmou que a “condição 

social e intelectual é a mesma para o público quanto é para os artistas; eles não são homens 

isolados” (Taine, 1890, p. 5, trad.). 

706



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Percepções do positivismo em Ramalho Ortigão e em Gonzaga Duque 

 

Em vista de todo o exposto até o momento, tentaremos demonstrar em que 

circunstâncias as teses de Taine, e do positivismo em geral, influenciaram a crítica de 

Ramalho Ortigão e de Gonzaga Duque. 

Começamos nossa análise pelo poeta português. No contexto da literatura 

portuguesa de meados do século XIX, “o positivismo e o proudhonismo dominam a 

primeira fase da obra de Eça de Queirós” (Saraiva; Lopes, 1985, p. 723). Este se juntou 

com Ramalho Ortigão no já aludido semanário As Farpas, onde empreenderam “uma 

crítica persistente da vida portuguesa” (Saraiva; Lopes, 1985, p. 723). Com a morte de 

Eça de Queiroz, Ramalho Ortigão encontrou em Teófilo Braga um novo mentor 

intelectual. A partir de então, sua escrita transitou “do proudhonismo para o positivismo” 

(Saraiva; Lopes, 1985, p. 823). 

Um trecho curto, porém singular, demonstra o quanto Ramalho Ortigão coliga-se 

com pensamento de Taine: “Eça de Queiroz é um dos artistas em cuja obra mais 

claramente se patenteia a influencia do seu meio. Taine adoral-o-hia como a 

demonstração viva da primeira lei da critica moderna [grifo nosso]” (Ortigão, 1887b, 

p. 210). Aqui o crítico português apresenta, com agudeza sintética, o seu entendimento da 

estética de Taine. Se tomarmos obras como Os Maias e O crime do padre Amaro, 

considerando-as crônicas vivazes do fin-de-siècle lusitano, compreendemos melhor o que 

seria “a influencia do seu meio” na obra de Queiroz. Porque o que influencia o artista não 

é somente o meio físico, mas também o meio social. 

Na direção contrária, ao tecer uma crítica à peça Os sabichões, de Ernesto Biester 

(1828-1880), Ramalho Ortigão escreveu o seguinte: 

 
Pretendendo se transportar para a scena os escriptores da sciencia mal 

digerida que falam do que não sabem e decidem do que não entendem 

(os Sabichões), parece que deveria o auctor tomar da classe que 

pretende pintar os caracteres essenciaes que a distinguem, e tornar esses 

caracteres, que achou dominantes na natureza, dominadores na arte. É 

como Taine define a missão do artista. Posto isto, se os caracteres 

pintados pelo auctor não forem os dominantes, ou se elle não tiver a 

sciencia de os tornar dominadores, a obra será simplesmente imperfeita 

e medíocre. Se porém o artista, representando-nos um certo meio social, 

não toma os caracteres essenciaes d'esse meio, mas em vez d'isso lhe 

attribue caracteres extranhos, a obra então é falsa. Se esses caracteres, 

além de extranhos, são offensivos, a obra passa desde esse momento a 

ser calumniosa (Ortigão, 1889, p. 200). 

 

707



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

O enredo de Os sabichões trata do caso amoroso de uma viúva da cidade de 

Bragança que se enamora do magistrado local, mais jovem que ela, e é correspondida. 

Ramalho Ortigão considera o texto de uma originalidade tremenda, “em que se debatem 

os mais interessantes problemas que actualmente agitam os espiritos, os temperamentos, 

as curiosidades scientificas, as ambições devoradoras e as paixões secretas e insaciaveis” 

(Ortigão, 1889, p. 193-194). No entanto, segundo Ramalho Ortigão, faltou a Biester 

“decidir e desenlaçar a situação proposta” (Ortigão, 1889, p. 194). Por isso o crítico 

português se queixa que Biester não conseguiu captar a essência dos personagens que 

quis retratar em sua peça. O que está no cerne da discussão é que uma falsa compreensão 

do meio social deturpa a concepção de uma obra de arte. Se um autor não consegue, 

cientificamente, transplantar para a obra a realidade daquela situação, então ela se torna 

“simplesmente imperfeita e medíocre”. De certa forma, onde reside o insucesso de Biester, 

reside o sucesso de Eça de Queiroz. 

Nos mesmos termos, Ramalho Ortigão criticou uma biografia de Almeida Garrett 

escrita por Gomes de Amorim. Disse assim o crítico português: 

 
O methodo por que está concebido e executado o trabalho de critica não 

é talvez o mais scientifico, não é sobretudo o mais moderno, no sentido 

que tem esta palavra depois das obras de Sainte-Beuve, de Taine, de 

Zola, de Jules Lemaitre e dos irmãos Goncourt. A influencia do 

escriptor biographado sobre a sociedade do seu tempo e a acção do meio 
social sobre a orientação mental e sobre a obra do grande artista, não 

me parece — n'esta primeira parte pelo menos das memorias 

biographicas de Gomes de Amorim — determinada de um modo assaz 

nítido e convincente” (Ortigão, 1887c, p. 241-242). 

 
O trecho acima possui dois temas de muita importância para a crítica de arte do 

final do século XIX. Primeiro, uma busca por aquilo que se considerava “moderno”. A 

palavra, nesse contexto, deve ser interpretada como “equivalente a melhorado, 

satisfatório ou eficiente” (Williams, 2007, p. 282). Moderno é aquilo que é melhor, e mais 

atualizado, do que aquilo que existia antes. Por isso também há uma relação direta entre 

o que é moderno e o que é científico. A modernidade é o catalisador da racionalidade; é 

por ela que surgem o avanço técnico e o pensamento crítico, de forma a superar o passado. 

Por isso Ramalho Ortigão apresenta ressalvas ao trabalho de Gomes de Amorim, e esse é 

o segundo tema a ser abordado. Se o trabalho não está pautado pelo método mais moderno, 

e por isso mais científico, Gomes de Amorim falha em demonstrar o quanto Almeida 

Garrett foi influenciado pelo meio social português. 

Por fim, destacamos o seguinte trecho, onde Ramalho Ortigão reflete mais 

profundamente sobre as questões da sociedade. Disse ele o seguinte: 

708



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Um discípulo de Augusto Comte, o dr. Audiffrent, applicando á 

pathologia a lei da evolução biologica e social, estabelece que toda a 

doença, ao completar a sua trajectoria, apresenta tres phases 

progressivas: a phase vegetativa, a phase animal e a phase cerebral. 

Demonstrando que desde a queda da Edade-Média o Occidente padece 

uma enfermidade chronica, originada na ruptura da unidade catholico-

feudal, diz que essa doença teve primeiro um caracter metaphysico, e 

por fim o caracter social, que, ainda hoje apresenta e que conservará até 

que se conclua a obra da revolução moderna. E o mesmo phenomeno 

observado na marcha das grandes epidemias, as quaes o pensador a que 

me refiro, divide em epidemias demonopathicas nos seculos XV e XVI, 

epidemias espiritopathicas no seculo XVIII, e epidemias sociopathicas 

no presente seculo. A tristeza morbida dos nossos ideaes procede d'esta 

crise em que se envolve o pensamento moderno: faltou-nos a segurança 

estavel da fé, e ainda não encontramos fundo sufficientemente solido 

em que mordesse e agarrasse a ancora da certeza scientifica. 

Naufragamos todos (Ortigão, 1888a, p. 292-293). 

 

Aqui Ramalho Ortigão demonstra amplo conhecimento dos autores positivistas e 

de suas teses. Georges Audiffrent (1832-1909) foi um dos últimos acólitos de Comte e 

acompanhou o fim da vida do mestre. Médico de formação, aplicou os preceitos 

positivistas na filosofia da medicina e foi um dos codificadores, junto com Pierre Laffitte 

(1823-1903), da chamada Religião da Humanidade — ou positivismo religioso. Sendo 

discípulo de Comte, é próprio que Audiffrent busque uma aproximação entre as ciências 

naturais e as ciências sociais. 

Continuamos agora com Gonzaga Duque. Inserido no movimento simbolista 

brasileiro, Gonzaga Duque não era refratário às fontes francesas, belgas e portuguesas 

que influíam nos seus diversos grupos (Cf. Bosi, 1970, p. 314). Mesmo não sendo um 

positivista praticante, o autor brasileiro tinha muito conhecimento das teorias de Taine e 

de outros pensadores positivistas. Cláudio Santos explicitou essa percepção em outro 

trecho de sua crítica: “[…] eu não vacillo em affirmar que actualmente é o critico de 

pintura mais competente que possuimos. Será mais tarde o nosso Taine [grifo nosso]” 

(Santos, 1883, p. 4). Acreditamos que as teorias de Taine foram aplicadas diligentemente 

por Gonzaga Duque em sua obra A arte brasileira, que analisaremos aqui brevemente1. 

Na obra citada, o autor brasileiro organizou a história da pintura brasileira em três 

períodos distintos, que seriam “correspondentes ao progresso moral e material da nação” 

(Gonzaga Duque, 1995, p. 73). O primeiro deles, chamado de Manifestação, corresponde 

a uma parte do período colonial brasileiro, por volta do século XVII, até o 

estabelecimento da chamada Missão Artística Francesa, em 1816. Já nesse início, 

Gonzaga Duque produz um primeiro diagnóstico: que a arte brasileira desse período 

709



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

possuía forte influência do catolicismo, sendo produzida no seio das ordens religiosas 

estabelecidas no território brasileiro. Continua ele: 

 

Para que ela tomasse um caráter elevado como tomou a pintura religiosa 

na Itália, para que tivesse a importância que teve na Espanha, para que 

fosse original como foi a afamada escola dos pintores do século 

dezesseis na Holanda, fora preciso que se tivesse manifestado em um 

estado organizado, tendo tradições, tendo história, tendo outras 

influências mesológicas [grifo nosso] (Gonzaga Duque, 1995, p. 73-

74). 

 

O fato de Gonzaga Duque falar em “progresso moral e material da nação” denota 

uma tentativa de valoração entre aquilo que povo traz consigo, da sua formação, e aquilo 

que ele produz por consequência da sua diligência. Mas chama a atenção ele também citar 

possíveis “influências mesológicas” que interfeririam no desenvolvimento da pintura 

religiosa no Brasil. A mesologia é um postulado derivado das teorias positivistas, cuja 

formulação principal indica que as relações sociais, e o desenvolvimento biológico, se 

interligam a partir do meio físico (Cf. Lopes, 2000). 

Portanto, podemos entender que a tese levantada por Gonzaga Duque é de que a 

pintura religiosa não encontrou aqui nem condições sociais nem biológicas para se 

desenvolver a contento. O autor brasileiro já tinha deixado muito bem explicitadas as 

condições sociais, no início de seu livro, ao discorrer sobre a história da colonização 

brasileira. Pela primeira vez em sua escrita, Gonzaga Duque dá a entender que aquelas 

características que ele percebe no povo brasileiro — “um pariá, pequenino, mestiçado, 

doente” (Gonzaga Duque, 1995, p. 68) — não têm origens só no aspecto social, mas 

também no biológico. Mesmo que indiretamente, fica nítido de sua parte uma 

aproximação com as relações de povo e clima formuladas por Taine. Complementa ainda 

o brasileiro: 

 

Ela [a pintura religiosa] manifestou-se, sem dúvida, mais pelas 

condições geográficas e pelos efeitos climatológicos aos quais estava 

sujeito o povo, do que por outras quaisquer influências. E, sem um fim 

determinado, sem um destino definido pela desarmonia do pensamento 

popular, pelo temor à tirania metropolitana, pela falta de uma sociedade 

constituída, rica, poderosa, educada que pudesse aproveitar as suas 

obras recompensando o trabalho, amoldou-se à religião, submeteu-se 

ao dogmatismo católico que dominava a desagregada sociedade dessa 

época (Gonzaga Duque, 1995, p. 74). 

 

Essa abordagem utilizada por Gonzaga Duque encontramos também em etapa 

posterior de sua história da arte brasileira. Em seu capítulo sobre a escultura, nosso 

pensador se detém sobre a obra Faceira, de Rodolfo Bernardelli. Sua análise da obra não 

é das mais lisonjeiras. 

710



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

A concepção do artista parece ter sido uma e a execução foi outra. 

Desviaram-se opostamente. O escultor pretendeu apresentar um tipo de 

cabocla, cujo meneio do corpo, natural e gracioso, cuja expressão 

fisionômica maliciosa e loureira, concretizassem a concepção 

explicando o título. Mas, para característico do tipo nos deu apenas —

olhos oblíquos! Vestiu a sua figura com adornos selvagens; 

dependurou-lhe às orelhas rodelas de pão, atou-lhe ao pescoço colar de 

dentes, e aos punhos braceletes de penas; e depois animou-a com o 

espírito de uma rapariga libertina, quero dizer, movimentou-a com tal 

garridice de gestos que de forma alguma podem acudir à 

voluptuosidade de uma índia (Gonzaga Duque, 1995, p. 252). 

 

Essa apresentação da Faceira é proposital aos desígnios de Gonzaga Duque. Ele, 

ao que parece, toma a figura de forma literal, para além de uma emanação de um feminino 

idealizado. Contribuíram para isso os elementos que Bernardelli adicionou na 

composição de sua obra. Mas surpreende a minúcia com que Gonzaga Duque empreende 

uma análise anatômica da modelo e cria relações múltiplas, para fora da obra em si. 

Continua assim o autor: 

 

Há no seu corpo molezas de uma carne já cansada pelas noites febris do 

deboche; existe em seu sorriso a untura do carmim e a palidez da 

perversidade; seus olhos miúdos tem o brilho tentador da lascívia, e a 

posição em que está, apoiada com ambas as mãos a um cepo de árvore 

que lhe fica às costas, empinando todo o tronco, faz lembrar mulheres 

experientes em seduções e que estudam ao espelho atitudes 

provocadoras. Falta-lhe, portanto, naturalidade. A cabocla, mesmo a 

mestiça, a marabá, tem característicos étnicos. A região pubiana, que na 

“Faceira” é pobre de tecido adiposo, é desenvolvida e túmida; os 

cabelos, e isto forma um característico de grande valor, são bastos, 

ásperos e lisos, muito lisos e ásperos, impossíveis de sujeitarem-se a 

penteados caprichosos, como é o penteado que a estátua tem; seus pés 

são espalmados, quase sempre cambados pelas contínuas marchas, pelo 

exercício de subir às árvores, escalar serros, grimpar-se aos outeiros, 

pisar terreno espinhoso, falso ou pedregulhos; seu olhar é sonolento e 

contemplativo pelas influências do clima e pela forma externa dos olhos 

(Gonzaga Duque, 1995, p. 252-253) 

 

O que Gonzaga Duque produz, nas linhas acima, é um autêntico tratado de 

frenologia. Uma interligação consciente entre características biológicas e traços 

psicológicos, mediadas pelo meio físico. A falta de naturalidade, apontada na obra de 

Bernardelli, pode ser interpretada de duas formas. Por um lado, devido a um possível 

exagero na caracterização da figura, que não esconde um certo julgamento moral de suas 

atitudes — como no uso de termos como “noites febris do deboche”, “palidez da 

perversidade” ou “brilho tentador da lascívia”. Por outro lado, a falta de naturalidade 

esconde os “característicos étnicos” de alguém que deveria representar “a voluptuosidade 

de uma índia”. 

711



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Gonzaga Duque apresenta ao leitor qual é o tipo físico ideal de uma mulher 

brasileira, que tem sua origem na mestiçagem — que não significa outra coisa senão o 

cruzamento entre raças. Mas para além de todos esses “característicos étnicos”, o autor 

brasileiro destaca aquele que seria o traço mais expressivo da mulher brasileira: um olhar 

“sonolento e contemplativo pelas influências do clima e pela forma externa dos olhos”. 

Aqui fica bastante evidente o quanto Gonzaga Duque tenta se aproximar das teses 

positivistas. Pois se a arte neerlandesa, para Taine, seria uma reprodução do modo de vida 

daquele povo, a arte brasileira, para Gonzaga Duque, deveria ser uma reprodução do 

modo de vida do povo brasileiro. 

No entanto, o autor brasileiro reforça, no final de seu livro, que a arte brasileira 

não possuía um elemento nacional unificador. Haveria nisso também uma falta de 

naturalidade, em certo sentido, já que a arte brasileira não apresentava uma “feição nativa” 

(Gonzaga Duque, 1995, p. 259), pois o “romance, a poesia e a história do país nenhuma 

influência tiveram nessas obras” (Gonzaga Duque, 1995, p. 258). Diz por fim Gonzaga 

Duque: 

 

Se a nossa arte não tem uma estética nem no seu ensinamento existem 

tradições, como admitir a existência de uma Escola Brasileira? Salvo se 

se confunde sob o nome de escola a reunião de todas as manifestações 

individuais que representam a arte de um povo, como praticou e 

claramente explicou Eduardo Chesneau tratando da pintura inglesa; 

mesmo sob este ponto de vista, aliás pouco sustentável, não pode existir 

uma escola brasileira porque a feição que caracteriza a nossa arte é o 

cosmopolitismo, e um país para ter uma escola precisa, antes de tudo, 

de uma arte nacional. É isso o que vemos na história das escolas da 

Espanha, da França, e da Holanda (Gonzaga Duque, 1995, p. 259). 

 

A citação indireta a Ernest Chesneau, erroneamente chamado de Eduardo 

Chesneau, indica não somente conhecimento, mas também afinidade de Gonzaga Duque 

com os diversos pensadores associados ao positivismo francês. No seu raciocínio, 

Chesneau argumenta que uma escola de arte não se estabelece apenas pela reunião de 

tradições pictóricas, mas também porque é “uma arte digna de história” (Chesneau, 1882, 

p. 8, trad.), de ser historicizada. Gonzaga Duque parece estar diante de um dilema, o de 

historicizar uma arte, ou uma escola de artistas, que não preenchem os requisitos para tal 

empreitada. 

Seu embate com o cosmopolitismo, em favor do localismo, é um traço constante 

de nosso desenvolvimento intelectual. Antonio Candido é quem chama a atenção para 

esse embate dialético entre essas duas vertentes, ao afirmar que nossos pensadores, 

artistas e literatos tiveram que lidar com 

 

712



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

[…] o sentimento de inferioridade que um país novo, tropical e 

largamente mestiçado, desenvolve em face de velhos países de 

composição étnica estabilizada, com uma civilização elaborada em 

condições geográficas bastante diferentes. O intelectual brasileiro, 

procurando identificar-se a esta civilização, se encontra todavia ante 

particularidades de meio, raça e história nem sempre correspondentes 

aos padrões europeus que a educação lhe propõe, e que por vezes se 

elevam em face deles como elementos divergentes, aberrantes. A 

referida dialética e, portanto, grande parte da nossa dinâmica espiritual, 

se nutrem deste dilaceramento, que observamos desde Gregório de 

Matos no século XVII, ou Cláudio Manuel da Costa no século XVIII, 

até o sociologicamente expressivo grito imperioso de brancura em mim 

de Mário de Andrade, — que exprime, sob a forma de um desabafo 

individual, uma ânsia coletiva de afirmar componentes europeus da 

nossa formação (Candido, 2023, p. 134). 

 

Se incorporadas de forma direta, sem qualquer tipo de mediação com a realidade 

local, as formulações de Taine, e dos demais positivistas, podem provocar uma séria 

distorção metodológica. Afinal, esses autores estão analisando a arte dos povos do norte 

da Europa, um fenômeno sócio-histórico que ocorre em condições muito específicas. Mas 

se, para os positivistas, as grandes escolas artísticas se encontram na Itália, nos Países 

Baixos e na França, automaticamente a arte produzida fora desse eixo é observada de 

soslaio. Ao adotar o positivismo enquanto método para o seu trabalho, Gonzaga Duque 

nada pode fazer para escapar dessa premissa. 

 

Considerações finais 

 

Relembrando o conceito de habitus bourdiano, concluímos que a adesão ao 

positivismo pode ser lida como um fenômeno de classe, ligado às camadas médias da 

sociedade capitalista. Auguste Comte, o filósofo consolidador da doutrina positivista, 

possuía, à sua maneira, uma compreensão específica da formação da sociedade de classes 

na Europa. Com vistas para uma sociedade refundada sobre seu credo secularista, a 

Religião da Humanidade, Comte acreditava que todas as classes teriam “obrigações 

especiais” (Comte, 1848, p. 161, trad.) a serem desempenhadas neste novo contrato social. 

No Brasil, as camadas médias estruturavam-se, por um lado, a partir de uma 

burguesia comercial que se expandia, impulsionada tanto pelo consumo interno, quanto 

pelo externo; e, por outro lado, de segmentos da classe média urbana que tinham acesso 

ao ensino das profissões liberais, e de oficiais militares com formação técnica. Foi nesse 

contexto que as camadas médias urbanas incorporaram, para si, ideias que repercutiam 

seus próprios valores. Dentre as várias ideias filosóficas que circulavam no país na 

segunda metade do século XIX, o positivismo “correspondia a uma série de exigências 

713



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

próprias da classe média, e em particular daqueles grupos de classe média que tinham 

acesso ao ensino” (Sodré, 2002, p. 395). 

Como no Brasil, o positivismo em Portugal atraiu uma grande parcela da classe 

média e da burguesia urbana de tendência liberal e de escolaridade superior. Manuel de 

Arriaga, escritor e primeiro presidente de Portugal, foi o principal defensor do positivismo 

em terras lusas. Sua filosofia política “demarca-se de todas as estratégias que procuravam 

instaurar uma nova ordem social com base na luta de classes, como as que no tempo 

opunham o proletariado à burguesia capitalista” (Calafate, 2002a, p. 315). O sentimento 

de conservação da ordem burguesa era tão presente que também constituiu grande parte 

do pensamento de Almeida Garrett, que se considerava “um homem de esquerda” 

(Calafate, 2002b, p. 183). 

Diante desse panorama, fica saliente que a adesão ao positivismo é um fenômeno 

específico de uma classe média urbana e letrada. Entretanto, chama a atenção que esse 

fenômeno alcance os mesmos estratos sociais em diferentes países. Isso poderia ser 

explicado com base no conjunto de ideias formuladas pelos pensadores marxistas Louis 

Althusser (1918-1990) e Antonio Gramsci (1891-1937). 

A partir de Althusser (1999), acreditamos que esse fenômeno de classe em relação 

ao positivismo compreende um momento histórico em que as burguesias nacionais 

buscavam um aparelho ideológico que garantisse sua hegemonia política. Se, por um lado, 

os aparelhos repressivos garantem a estabilidade política do estado burguês, faz-se 

necessário que este mesmo estado constitua para si aparelhos que dominem 

ideologicamente as instâncias da chamada sociedade civil. O exército e as polícias se 

ocupam do primeiro caso, enquanto os sistemas políticos, jurídico, e cultural se ocupam 

do segundo. 

O positivismo foi um importante aparelho de dominação ideológica da burguesia 

no setor cultural. Sua matriz determinista e historicista permitiu que essa classe desses 

ares científicos aos seus expedientes políticos, o que garantiu um status de modernidade 

ao pensamento burguês. Ao mesmo tempo, o positivismo permitiu que a burguesia se 

apropriasse de certos valores de caráter conservador. Isso foi crucial para que ela se 

estabelecesse enquanto classe hegemônica e evitasse o conflito com as outras classes em 

disputa. 

Mas os aparelhos ideológicos só se estabelecem na sociedade a partir de elementos 

destacados para essa tarefa. Por isso entendemos que tanto Ramalho Ortigão quanto 

Gonzaga Duque podem ser qualificados na esfera do intelectual orgânico gramsciano. 

Quando a burguesia ascendeu como classe dominante, escorada no modo de produção 

714



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

capitalista, foi necessário expandir a formação técnica dos intelectuais burgueses para 

além da gestão dos meios de produção. Surgiram então os operadores dos sistemas 

político, jurídico, militar e também cultural. Conforme disse o pensador italiano: 

 

Formam-se assim, historicamente, categorias especializadas para o 

exercício da função intelectual; formam-se em conexão com todos os 

grupos sociais, mas sobretudo em conexão com os grupos sociais mais 

importantes, e sofrem elaborações mais amplas e complexas em ligação 

com o grupo social dominante (Gramsci, 2001, p. 18-19). 

 

Esses diferentes estratos da classe dominante, organizados em diferentes 

especializações, atuariam justamente como os “‘prepostos’ do grupo dominante para o 

exercício das funções subalternas de hegemonia social e do governo político” (Gramsci, 

2001, p. 19). Essa atuação, ainda segundo Gramsci, estaria dividida em duas frentes. A 

primeira seria exercida pela chamada sociedade civil, que trabalharia na construção do 

“consenso ‘espontâneo’ […] que nasce ‘historicamente’ do prestígio (e, portanto, da 

confiança) obtida pelo grupo dominante por causa de sua função no mundo da produção” 

(Gramsci, 2001, p. 19). A segunda seria a chamada sociedade política, encastelada no 

próprio Estado, que faria uso dos seus aparelhos coercitivos para garantir “a disciplina 

dos grupos que não ‘consentem’, nem ativa nem passivamente, mas que é constituído 

para toda a sociedade na previsão dos momentos de crise” (Gramsci, 2001, p. 19). 

A formação intelectual de Ramalho Ortigão e de Gonzaga Duque não os 

direcionou para participar da sociedade política, mas sim do amplo corpo da sociedade 

civil. Isso lhes permitiu disputar a opinião pública em torno de consensos sobre arte, 

estética e comportamento. De fato, essa seria uma definição precisa da atividade 

jornalística e da crítica de arte, que ambos exerceram destacadamente por toda a vida. 

A formulação althusseriana dos aparelhos ideológicos do Estado deve ser 

compreendida em conjunto com a tese do intelectual orgânico gramsciano, já que a 

primeira é altamente devedora da segunda conforme indica o próprio autor francês (Cf. 

Althusser, 1999, p. 263n133). A arte, sendo produção humana historicamente determinada, 

não está isenta das ideologias de um determinado tempo. E, das forças que estruturam as 

relações sociais, a ideologia é, em grande medida, a mais incompreendida em seus efeitos 

concretos. 

 

Referências 
 

ALTHUSSER, Louis. Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado (notas para uma 

pesquisa). In: ALTHUSSER, Louis. Sobre a reprodução. Petrópolis: Vozes, 1999. 
 

715



 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

BAUDELAIRE, Charles. Sobre a modernidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 

 
BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. São Paulo: Cultrix, 1970. 

 
CALAFATE, Pedro (Org.). História do pensamento filosófico português: o século XIX. 

Volume 4, Tomo I. Lisboa: Círculo de Leitores, 2002a. 

 
CALAFATE, Pedro. História do pensamento filosófico português: o século XIX. Volume 

4, Tomo II. Lisboa: Círculo de Leitores, 2002b. 
 

CANDIDO, Antonio. Literatura e sociedade: Estudos de teoria e história literária. 1ª  

edição. São Paulo: Todavia, 2023. 
 

COMTE, Auguste. Discours sur l’emsemble du positivisme. Paris: L. Mathias, 1848. 
 

COSTA, Jean Henrique. Reflexões sobre a indústria cultural a partir de Pierre Bourdieu: 

a importância dos conceitos de Habitus e Capital Cultural. Revista Espaço Acadêmico, v. 
12, n. 140, p. 12-21, 5 dez. 2012. Disponível em: 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/18411. Acesso 
em: 03 dez. 2025. 

 

CHESNEAU, Ernest. La peinture anglaise. Paris: A. Quantin, 1882. 
 

DUQUE-ESTRADA, Luis Gonzaga. Impressões de um amador: textos esparsos de crítica 
(1882-1909). Belo Horizonte: Editora UFMG; Fundação Casa de Rui Barbosa, 2001. 

 

FERREIRA, Tania Maria Tavares Bessone da Cruz. Brasil e Portugal: representações e 
debates. Convergência Lusíada, [S. l.], v. 17, n. 19, p. 385-397, 2002. Disponível em: 

https://www.convergencialusiada.com.br/rcl/article/view/793. Acessado em: 20 ago. 
2024. 

 

FERREIRA, Tania Maria Tavares Bessone da Cruz. Livros e sociedade: a formação de 
leitores no século XIX. Revista Teias, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, p. 10 pgs., 2007. 

Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistateias/article/view/23822. 
Acesso em: 21 ago. 2024. 

 

GONZAGA DUQUE. A arte brasileira. Campinas, SP: Mercado de Letras, 1995. 
 

GONZAGA DUQUE. Graves e frívolos (por assuntos de arte). Rio de Janeiro: Livraria 
Sete Letras, 1997. 

 

LIMA, Thiago Freitas Herdy. A recepção do pensamento positivista em A arte brasileira, 
de Gonzaga Duque. Dissertação (Mestrado em História da Arte). Instituto de Artes, 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2025. Disponível em: 
https://www.bdtd.uerj.br:8443/handle/1/24570. Acesso em: 04 dez. 2025. 

 
LOPES, Myrian Bahia. O Rio em movimento: quadros médicos e(m) história 1890-1920 

[online]. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2000. 136 p. ISBN: 85-85676-60-4. 

Disponível em: https://doi.org/10.7476/9788575412756. Acesso em: 01 ago. 2024. 
 

LÖWY, Michael. Marxismo contra Positivismo. Rio de Janeiro: Cortez Editora, 2018. 
 

716

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/18411
https://www.convergencialusiada.com.br/rcl/article/view/793
https://www.e-publicacoes.uerj.br/revistateias/article/view/23822
https://www.bdtd.uerj.br:8443/handle/1/24570
https://doi.org/10.7476/9788575412756


 
 

História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

ORTIGÃO, Ramalho. As Farpas. Tomo I – A vida provincial. Lisboa: D. Corazzi, 1887a. 

 
ORTIGÃO, Ramalho. As Farpas. Tomo II – As epístolas. Lisboa: D. Corazzi, 1887b. 

 
ORTIGÃO, Ramalho. As Farpas. Tomo III – Os indivíduos. Lisboa: D. Corazzi, 1887c. 

 

ORTIGÃO, Ramalho. As Farpas. Tomo V – A religião e a arte. Lisboa: D. Corazzi, 1888a. 
 

ORTIGÃO, Ramalho. As Farpas. Tomo VI – A sociedade. Lisboa: D. Corazzi, 1888b. 
 

ORTIGÃO, Ramalho. As Farpas. Tomo IX – O movimento literário e artístico. Lisboa: 

D. Corazzi, 1889. 
 

QUEIRÓZ, Juliana Maia de. Brasil e Portugal: relações transatlânticas e literárias no 
século XIX. Polifonia, [S. l.], v. 20, n. 28, 2014. Disponível em: 

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/polifonia/article/view/1674. Acesso 

em: 21 ago. 2024. 
 

SARAIVA, António José; LOPES, Óscar. História da literatura portuguesa. 13ª edição. 
Porto: Porto Editora, 1985. 

 

SODRÉ, Nelson Werneck. História da Literatura Brasileira. Rio de Janeiro: Graphia, 
2002. 

 
TAINE, Hippolyte. Philosophie de l’art dans les Pays-Bas. Paris: Germer Baillière, 1869. 

 

TAINE, Hippolyte. Notes sur l’Anglaterre. Paris: Librairie Hachette e Cie., 1872. 
 

TAINE, Hippolyte. Philosophie de l’art. Tome Premier. Cinquième Édition. Paris: 
Hachette, 1890. 

 

WILLIAMS, Raymond. Palavras-chave: um vocabulário de cultura e sociedade. São 
Paulo: Boitempo, 2007. 

 
ZAN, João Carlos. Ramalho Ortigão e o Brasil. Tese (Doutorado). Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas. Departamento de Letras Clássicas e Vernáculas – Programa 

de Pós-Graduação em Estudos Comparados de Literaturas de Língua Portuguesas, 
Universidade de São Paulo, 2009. Disponível em https://doi.org/10.11606/T.8.2009.tde-

04022010-100502. Acesso em: 24/02/2025. 
 

Artigo recebido em 24/02/2025 

Aceito para publicação em 24/11/2025 

Editor(a) responsável: Felipe Metzner Selotti 

 

 
1 Este artigo é um desdobramento da dissertação de mestrado autor, que versa sobre esse tema. Ver Lima, 

2025. 

717

https://periodicoscientificos.ufmt.br/ojs/index.php/polifonia/article/view/1674
https://doi.org/10.11606/T.8.2009.tde-04022010-100502
https://doi.org/10.11606/T.8.2009.tde-04022010-100502

